
TNO – Prématernelle à 12e année
GUIDE SUR L’ÉDUCATION ET 
LES LANGUES AUTOCHTONES
NOS PEUPLES, NOS TERRES,
NOS APPROCHES, NOS LANGUES





Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    

La Politique sur l’éducation et les langues autochtones s’inspire du 
rapport de la Commission royale sur les peuples autochtones, des 
appels à l’action de la Commission de vérité et réconciliation du 
Canada, de la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones, du rapport final de l’Enquête nationale sur les femmes et 
les filles autochtones disparues et assassinées, ainsi que des conseils 
des Dénés, des Métis, des Inuvialuit et des nêhiyawak.

Le gouvernement des Territoires du Nord-Ouest (GTNO) reconnaît 
le rôle de la colonisation et les séquelles persistantes que les 
pensionnats ont laissées sur les peuples autochtones. Il s’engage 
à contribuer aux initiatives de réconciliation et à en piloter, ainsi 
qu’à soutenir la réappropriation de la langue et de la culture dans le 
système d’éducation, de la prématernelle à la 12e année. Le Guide sur 

l’éducation et les langues autochtones de la prématernelle à la 12e année : 

Nos peuples, nos terres, nos approches, nos langues aide les éducateurs 
à appliquer la politique sur l’éducation et les langues autochtones, 
qui a été rédigée pour respecter l’orientation donnée dans les 
appels à l’action de la Commission de vérité et réconciliation, la 
Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, 
et le rapport final de l’Enquête nationale sur les femmes et les filles 
autochtones disparues et assassinées afin de poursuivre les efforts de 
réconciliation où nous avons tous un rôle à jouer. 



      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Au Canada, la terminologie associée à l’identité autochtone a évolué 
au fil du temps. Dans le présent guide, nous utilisons généralement 
les termes « Autochtones » et « peuples autochtones » pour désigner 
collectivement les Premières Nations, les Inuits et les Métis du 
Canada. Pour faire référence spécifiquement aux Dénés, aux Métis, 
aux Inuvialuit et aux nêhiyawak, nous avons privilégié les termes les 
plus couramment employés dans le Nord. Prenez note que certaines 
citations conservées telles quelles en raison de leur caractère officiel 
pourraient contenir des termes obsolètes, ou même possiblement 
jugés diffamatoires aujourd’hui.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    1

Table des matières
Remerciements ................................................................................................... 3
Mise en œuvre de la Politique sur l’éducation et les langues autochtones........... 5
Introduction au Guide.......................................................................................... 7

La rose nordique.................................................................................................. 9

Nos peuples :
Être et devenir une personne compétente ........................ 13

Nos terres :
Créer un environnement accueillant.................................. 25
Bâtir la relation entre l’école et la communauté..................................................27
Consolider la formation des éducateurs du Nord .............................................. 36

Favoriser le bien-être des élèves........................................................................ 44

Nos approches :
Adapter l’éducation aux cultures autochtones................... 53
Pratiques autochtones d’apprentissage et d’enseignement................................ 55
Adapter le contenu des programmes  
d’enseignement aux cultures autochtones......................................................... 64
Offrir des expériences culturelles essentielles.................................................... 72

Nos langues :
Revitaliser les langues autochtones................................... 81
Renforcer les programmes de base et d’immersion en langues autochtones..... 83
Amener la communauté à participer aux programmes  
de langues autochtones..................................................................................... 90

Faire participer toute l’école à l’usage des langues............................................. 98

Annexes
Équipe sur l’éducation et les langues autochtones............................................107
Terminologie et définitions............................................................................... 109
Travaux cités et autres ressources.....................................................................114

Provenance des photos.....................................................................................119
    





Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    3

Remerciements
Le ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation (MÉCF) reconnaît les 
contributions des aînés et des gardiens du savoir, dont la sagesse, les traditions 
et les expériences ont guidé la création des programmes d’études Dene Kede et 
Inuuqatigiit. Ces documents ont joué un rôle déterminant dans l’élaboration 
du Guide sur l’éducation et les langues autochtones : Nos peuples, nos terres, nos 
approches, nos langues.

Un comité consultatif sur le guide s’est réuni en 2017-2018 pour discuter de 
la conception du document et en orienter la rédaction. La contribution des 
personnes suivantes s’est avérée essentielle :

•	 les aînés et détenteurs de connaissances de toutes les régions des TNO qui 
nous ont permis de bénéficier de leur expertise;

•	 les coordonnateurs de l’éducation et des langues autochtones qui nous ont 
transmis leurs connaissances à propos de leur région;

•	 les moniteurs de langues autochtones et les autres éducateurs qui partagent 
continuellement leur savoir avec leurs collègues;

•	 les éducateurs qui nous ont ouvert les portes de leur salle de classe pour 
nous permettre d’apprendre de leurs judicieuses pratiques.

Merci à toutes les personnes qui ont contribué à la création du guide. Ce document 
rassemble des leçons, des expériences et des pratiques empreintes de sagesse qui 
consolideront l’enseignement des cultures et des langues autochtones aux TNO et 
leur revitalisation. 

Mársı | Ması̀ | Máhsı | Quana | ᖁᔭᓐᓇᒦᒃ |  
Quyanainni | kinanāskomitin | Merci | Thank you





Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    5

Le Cadre sur le financement scolaire aux TNO 
décrit les formules de financement prévues pour 
l’application de la Politique sur l’éducation et les 

langues autochtones. Ce cadre garantit que le 
financement sera utilisé exclusivement pour les 

programmes d’éducation et de  
langues autochtones.

Le Manuel de procédures sur les langues et 
cultures autochtones détaille les exigences et 

conditions de financement associées à la Politique 
sur l’éducation et les langues autochtones qui 

s’appliquent aux organismes scolaires.

Le Cadre de responsabilisation en éducation, 
quant à lui, contient de l’information sur la 
planification, le financement et le suivi des 

programmes d’éducation et de  
langues autochtones.

Mise en œuvre de la Politique sur 
l’éducation et les langues autochtones	
La Politique sur l’éducation et les langues autochtones des TNO (de la prématernelle à la  
12e année) vise à aider les organismes scolaires à créer un milieu d’apprentissage accueillant qui 
met en valeur, respecte et promeut les visions du monde, cultures et langues autochtones de la 
collectivité où se trouve l’école.

Le Guide sur l’éducation et les langues 
autochtones a été conçu pour soutenir 
les éducateurs (directeurs, enseignants 

de soutien aux programmes, enseignants 
titulaires, enseignants en langues 
autochtones et aides-enseignants) 

dans l’application de la Politique sur 
l’éducation et les langues autochtones.

Chaque école ténoise se dotera d’une 
équipe d’enseignement des langues 

autochtones pour épauler le personnel 
et chapeauter les initiatives de 

promotion des langues et des cultures 
autochtones au sein de l’école.

En tant qu’agents de liaison entre le ministère de l’Éducation, de la 
Culture et de la Formation et les organismes scolaires régionaux, les 

coordonnateurs régionaux de l’éducation et des langues autochtones 
aident les écoles à mettre en œuvre la Politique sur l’éducation et les 

langues autochtones et les programmes de langues autochtones.

RESSOURCES À L’INTENTION DES 
ÉDUCATEURS POUR APPLIQUER LA 

POLITIQUE

RESSOURCES À L’INTENTION DES 
LEADERS DANS LE SECTEUR DE 

L’ÉDUCATION POUR APPLIQUER LA 
POLITIQUE



6       Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Documents et lignes directrices à l’appui de la Politique sur 
l’éducation et les langues autochtones

  Our  Languages
Curriculum (OLC) and Program of Study

Fall 2020

   | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é | Echaot’ı ̨Kǫ́é Dene Zhat é | Mòla Tłıc̨hǫ | Pehdzéh Kı ̨ ́Dehcho Zhat é | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é

 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Behchokǫ̀ Tłıc̨hǫ |  Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat 
é 

Gamèt  ̀T
łıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | sākaw nēhiyawēwin | Wııl̀ııd̀eh Yat ı ̀| Gamèt  ̀Tłıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | sākaw nēhiyawēwin | 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Behchokǫ̀ Tłıc̨hǫ |  Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat 
é 

Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in | Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in Siglitun | Din-

 | 

Gwichya Gwich’in | Bush Cree | Dëne Dédlıné Yat é | Gwichya Gwich’in | nēhiyawēwin  | Dëne Dédlıné Yat é | K’alot’įne | Bush Cree | Dëne 

Deh Gáh Got’ıę̨ | Wekweèt  ̀Tłıc̨hǫ | Katł’odeeche Dene Yat é | Kangiryuarmiutun | Łıı́d́lıı̨ ̨Kų́ę́ Dehcho Dene Zhat é | Deh Gáh Got’ıę̨ | 

Degaogot’įne | Tthets’éhk’e Délı ̨Dehcho Dene Zhat é | K’agee Tu Dehcho Dene Zhat é | Dëne Sųłıné Yat é | Degaogot’įne | Tthets’éhk’e Délı ̨ 

   | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é | Echaot’ı ̨Kǫ́é Dene Zhat é | Mòla Tłıc̨hǫ | Pehdzéh Kı ̨ ́Dehcho Zhat é | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é

 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Behchokǫ̀ Tłıc̨hǫ |  Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat 
é 

Gamèt  ̀T
łıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | sākaw nēhiyawēwin | Wııl̀ııd̀eh Yat ı ̀| Gamèt  ̀Tłıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | Sākaw Nēhiyawēwin | 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Pehdzéh Kı ̨ ́Dehcho Zhat e | Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | 

Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in | Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in Siglitun | Din-

 | 

Gwichya Gwich’in | Bush Cree | Dëne Dédlıné Yat é | Gwichya Gwich’in | Bush Cree | Dëne Dédlıné Yat é | Gwichya Gwich’in | Bush Cree | 

 

Shútaot’įne | K’alot’įne | nēhiyawēwin | K’ashógot’įne | Nahɂą Dehé Dene Zhat é | Sahtúot’įne | Shıhgot’ıne | Shútaot’įne | K’alot’įne |

 

Shútaot’įne | K’alot’įne | nēhiyawēwin | K’ashógot’įne | Nahɂą Dehé Dene Zhat é | Sahtúot’įne | Shıhgot’ıne | Shútaot’įne | K’alot’įne |

OUR LANGUAGES COVER.indd   1OUR LANGUAGES COVER.indd   1 2020-07-30   1:49 PM2020-07-30   1:49 PM

Manuel sur 
l’inclusion scolaire

AOÛT 2017

Bâtir des 
façons de 
bien vivre 
ensemble

Prendre 
soin de soi 
au présent,

et pour 
le futur

Accepter la
complexité et

le diversité des 
personnes

et des idées

Négocier les 
changements

et les dé�is

Être et 
devenir un 

Ténois 
compétent

Dene Kede (1993, 2002, 2003 et 2004) et Inuuqatigiit (1996) 
façonnent la pédagogie de l’enseignement et de l’apprentissage 
dans le système éducatif axé sur la culture des TNO. Ces documents 
illustrent l’intention et la sagesse des aînés et constituent des 
ressources inestimables pour les éducateurs.

Le programme Nos langues (2020) est axé sur les compétences. 
Il propose aux enseignants en langues autochtones des stratégies 
d’enseignement en classe et des objectifs d’apprentissage pour les 
cours de base, et s’inscrit dans le prolongement des programmes 
Dene Kede et Inuuqatigiit. Il vise l’acquisition par l’élève de 
cinq niveaux d’apprentissage des langues : débutant I, débutant 
II, intermédiaire, avancé et expert. Ce programme est étayé par 
des outils d’évaluation, des guides de l’enseignant et diverses 
ressources, dont un site web, à l’adresse ourlanguagesnwt.com  
(en anglais).

La Directive ministérielle des TNO sur l’intégration scolaire 
de 2016 du MÉCF et les lignes directrices connexes orientent 
les organismes scolaires pour que les écoles des Territoires du 
Nord-Ouest instaurent l’intégration scolaire et le soutien aux 
élèves comme défini au paragraphe 7(1) de la Loi sur l’éducation 
(1996). Elle cherche à garantir que tous les élèves ont accès à une 
formation scolaire de qualité en répondant efficacement à leurs 
divers besoins de manière attentive, compréhensive, respectueuse et 
encourageante. Le document opérationnel qui appuie cette directive 
est le Manuel sur l’intégration scolaire (2017).
 
Les compétences clés pour les TNO établissent des lignes 
directrices sur les étapes de développement pour devenir une 
personne compétente. Ces compétences interdépendantes 
mettent l’accent sur les liens qui existent entre les connaissances, 
les aptitudes, les attitudes et les valeurs. Ce sont des capacités 
générales qu’une personne possède et développe tout au long de sa 
vie, dans divers environnements. Ces environnements soutiennent 
les personnes compétentes lorsqu’ils sont cohérents avec les valeurs 
et les principes des énoncés fondateurs. Les compétences clés sont 
complémentaires et interagissent entre elles. Le présent Guide sur 
l’éducation et les langues autochtones décrit des environnements et 
systèmes qui permettent à la personne compétente de s’épanouir.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    7

Le Guide sur l’éducation et les langues 
autochtones applique les principes 
d’apprentissage spiralaire. Il oriente la mise 
en œuvre de la Politique sur l’éducation et 
les langues autochtones et réunit au profit 
des éducateurs des pratiques judicieuses 
employées dans les programmes de langues 
et cultures autochtones. La revitalisation 
des langues et l’adaptation de l’éducation 
aux cultures autochtones, tout comme la 
réconciliation, sont des processus continus 
dont nous faisons tous partie intégrante. 
Nous encourageons les éducateurs à revoir 
régulièrement les pratiques décrites dans le 
guide pour en approfondir la compréhension 
à mesure que leurs connaissances tirées de 
l’expérience s’enrichissent.
Chaque section du guide correspond aux 
principes définis dans la Politique sur 
l’éducation et les langues autochtones :

•	 Les organisations scolaires s’efforcent 
de mettre en œuvre les programmes 
Dene Kede et Inuuqatigiit afin que les 
cultures, langues et visions du monde 
autochtones de la collectivité où 
l’école se situe ressortent dans tous 
leurs enseignements.

•	 Les organisations scolaires 
offrent à tous leurs élèves des 
environnements d’apprentissage 
qui centralisent, respectent et 
promeuvent les visions du monde, 
cultures et langues autochtones de 
la collectivité où se trouve l’école. 
Pour ce faire, il faut resserrer les liens 
entre l’école et la collectivité, offrir 
de la formation aux éducateurs et faire 
participer toute l’école à l’usage des 
langues.

Introduction au Guide sur l’éducation et 
les langues autochtones

•	 Les organisations scolaires intègrent la 
culture et les façons de faire autochtones 
à leurs pratiques d’enseignement 
et d’apprentissage, ainsi qu’aux 
programmes d’enseignement et à 
la matière. Ce faisant, les élèves de 
la prématernelle à la 12e année ont 
l’occasion de vivre des expériences 
culturelles authentiques et enrichissantes 
tout au long de l’année scolaire.

•	 Les organisations scolaires qui offrent 
l’enseignement des langues autochtones 
doivent réserver des périodes à cette 
discipline dans le cadre du programme 
d’enseignement régulier et s’affairer 
à mettre en œuvre le programme Nos 
langues.

La valorisation des langues traditionnelles crée un milieu scolaire 
accueillant au sein de la collectivité. L’école de Colville Lake honore 
les langues autochtones par de l’affichage en K’áhbamí Túé kǝdá.



8       Guide sur l’éducation et les langues autochtones

VOICI LES QUATRE PRATIQUES D’ENSEIGNEMENT ET D’APPRENTISSAGE  
AU CŒUR DU GUIDE :

• 	La pratique holistique encourage le développement de la personne dans toutes 
les sphères de sa vie (physique, affective, intellectuelle, spirituelle).

•	 La pratique relationnelle met l’accent sur les relations que l’on cultive avec 
soi-même, sa famille, les aînés, la collectivité, le territoire et le monde spirituel.

•	 La pratique spiralaire consiste à revisiter au fil du temps les thèmes familiers, 
pour graduellement ajouter des subtilités et augmenter la complexité des 
apprentissages.

•	 La pratique expérientielle amène les apprenants à prendre part à des 
expériences directes, à des activités pratiques et à des réflexions ciblées pour 
acquérir de nouvelles compétences, attitudes et façons de penser.       

De nombreuses pratiques d’enseignement et 
d’apprentissage autochtones sont reconnues 
et mises en valeur à travers le territoire 
de l’Île de la Tortue, du Denendeh et du 
Nunakput, comme la réciprocité, l’humilité, le 
partage et la gentillesse, pour n’en citer que 
quelques-unes.

Le Guide sur l’éducation et les langues 
autochtones est axé autour des quatre 
pratiques d’enseignement et d’apprentissage 
susmentionnées, qui respectent la sagesse 
des aînés ayant contribué à la création des 
programmes Dene Kede et Inuuqatigiit, pierres 
d’assise des programmes scolaires des TNO. 

Tous les élèves du Nord, 
comme Kairyssa Jacobs 
de l’école Princess 
Alexandra, doivent 
avoir la possibilité de 
développer des relations 
avec le monde spirituel, 
le territoire, les autres 
et eux-mêmes de façon 
à forger leur identité 
propre.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    9

Les éléments de la rose nordique

Les expériences 
culturellement riches 
stimulent l’intérêt et le désir 
d’apprendre. Des élèves de  
9e année de l’école secondaire 
East Three comparent 
leurs mitaines en 
fourrure de rat musqué 
à l’animal qu’elles ont piégé 
pendant un camp culturel.

La rose nordique qui orne les vêtements et 
accessoires fabriqués de façon traditionnelle 
aux TNO a inspiré la conception visuelle 
du Guide sur l’éducation et les 
langues autochtones. Cette 
rose illustre la richesse de 
l’histoire et la diversité des 
cultures autochtones du 
territoire et symbolise 
les  liens profonds que 
les  peuples autochtones  
entretiennent avec la  
nature. Le motif de rose 
varie selon la région, 
ce qui reflète la capacité 
d’adaptation, la créativité 
et l’ingéniosité des premiers 
habitants du territoire.

Le Guide s’articule autour de la rose nordique :  
c’est la métaphore qui oriente le travail des 

éducateurs, qui transmettent les 
façons autochtones de connaître, 

de faire, d’être et de croire. 
Elle nous  rappelle que 

le système éducatif 
des TNO est ancré 
dans le territoire, 
la spiritualité et la 
réconciliation.
La forme de la 
rose nordique 

illustre également 
les philosophies 

autochtones 
fondamentales présentées 

dans le Guide.

Aspect holistique – Tout comme la rose qui dépend de nombreux éléments pour 
croître et évoluer sainement, l’éducation d’un enfant doit prendre en compte en un 
tout des façons de connaître, de faire, d’être et de croire.
Aspect relationnel – Comme la rose qui entretient une relation de réciprocité avec 
son environnement, la personne compétente croît en fonction des relations qu’elle 
entretient avec le territoire, les autres, elle-même et le monde spirituel.
Aspect spiralaire – Comme les pétales de la rose qui se déploient en spirale, les 
programmes Dene Kede et Inuuqatiqiit parlent tous deux d’apprentissage spiralaire, 
invitant à complexifier progressivement les occasions d’apprentissage de manière à 
favoriser la croissance.
Aspect expérientiel – Comme la rose qui s’adapte aux aléas de la vie, les apprenants 
tirent des leçons de leurs expériences pratiques.



10       Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Éléments relationnels  
Nos terres, nos approches, nos langues
TOUT AUTOUR DE LA ROSE SE TROUVENT LES ÉLÉMENTS RELATIONNELS NOS TERRES,  
NOS APPROCHES ET NOS LANGUES. COMME LE SOLEIL, LA PLUIE ET LA TERRE QUI, 
ENSEMBLE, FAVORISENT LA CROISSANCE DE LA ROSE, LES ÉLÉMENTS RELATIONNELS 
SOUTIENNENT LES APPRENANTS À MESURE QU’ILS ÉVOLUENT ET DEVIENNENT DES 
PERSONNES COMPÉTENTES. 

Pour être ou devenir une personne compétente, l’élève doit bien comprendre le territoire 
où il vit ainsi que les traditions et les langues des peuples autochtones des TNO. Pour qu’un 
Ténois réalise son plein potentiel de personne compétente, il doit s’appuyer sur les éléments 
relationnels suivants :

Nos terres : Se sentir lié au territoire et le comprendre est essentiel 
au sentiment de compétence; cela permet de comprendre son 
histoire et sa place dans le monde et aide à prendre des décisions 
éclairées pour l’avenir.

Nos approches : Bien intégrer et comprendre les façons 
autochtones de connaître, de faire, d’être et de croire permet à 
la personne compétente de prendre des décisions éclairées en 
présence d’enjeux contemporains.

Nos langues : Soutenir les efforts de réappropriation des langues 
et de revitalisation linguistique, à titre de locuteur ou de défenseur, 
c’est reconnaître la langue autochtone comme un aspect intégral de 
l’identité et de la culture.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    11

Engagements pédagogiques  
Créer un environnement accueillant, adapter l’éducation aux 
cultures autochtones et revitaliser les langues autochtones 
LES ENGAGEMENTS PÉDAGOGIQUES SONT LIÉS AUX ÉLÉMENTS RELATIONNELS  
NOS TERRES, NOS APPROCHES, NOS LANGUES, LESQUELS PERMETTENT À LA PERSONNE 
COMPÉTENTE DE S’ÉPANOUIR.

Pour solidifier et alimenter la connexion entre la personne compétente et les éléments 
relationnels, les trois engagements pédagogiques suivants doivent être réalisés : 

 
Nos terres
Créer un environnement accueillant : Les écoles valident les visions du monde et de la 
collectivité propres aux autochtones en créant des milieux d’apprentissage qui valorisent et 
reflètent leurs cultures. Elles s’enrichissent ainsi en respectant les ancêtres, les aînés, les familles 
et la collectivité tout en tissant des liens avec eux.

Nos approches
Adapter l’éducation aux cultures autochtones : L’éducation est une relation complexe entre 
un programme d’études, du contenu pédagogique et des expériences. En intégrant les cultures 
autochtones à l’enseignement, on reconnaît l’intérêt d’ancrer l’éducation dans les visions du 
monde, les cultures et les langues locales.

Nos langues
Revitaliser les langues autochtones : Les langues autochtones rattachent les gens à leur 
culture et nourrissent leur identité. La revitalisation des langues autochtones est une étape 
essentielle vers la réconciliation : tous les éducateurs des TNO doivent soutenir les efforts 
déployés en ce sens.
 

Créer un 
environnement 

accueillant
Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente



12       Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Champs d’action
CHAQUE ENGAGEMENT PÉDAGOGIQUE COMPTE TROIS CHAMPS D’ACTION.

Chaque champ d’action du guide suit la même structure : 

SURVOL : Explication du champ d’action.

BIENFAITS : Recherche sur le champ d’action et les pratiques d’enseignement qui ont 
une incidence positive sur les élèves.

ACTIONS CONCRÈTES : Stratégies d’engagement et pratiques judicieuses ayant cours 
aux TNO.

LIENS ET RÉFLEXIONS : Occasions de tisser des liens et de réfléchir sur l’intégration 
des cultures autochtones à l’enseignement et sur la revitalisation des langues, tant au 
niveau personnel que professionnel.

Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente



Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Nos peuples
Être et devenir

une personne compétente



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    13

Nos peuples  
Être et devenir une personne compétente
Les enseignements de nos aînés nous 
rappellent que chaque enfant naît doué. 
Dans les écoles ténoises, l’objectif premier 
de l’enseignement et de l’apprentissage 
est de découvrir et de cultiver les dons, les 
aptitudes  et les talents naturels de chacun. Le 
cœur de la rose nordique peut 
servir de symbole pour 
cet objectif collectif de 
l’enseignement et 
de l’apprentissage 
dans les écoles 
des TNO : faire 
de chaque élève 
une personne 
compétente.

Dans le programme Dene Kede, les personnes 
compétentes sont des êtres cultivant des 
relations d’intégrité avec le monde spirituel, 
la nature, les autres et eux-mêmes (Dene 
Kede, 1993a, p. xiv). En proposant aux enfants 
une multitude d’expériences et d’occasions 
qui les amènent à voir et à apprécier leurs 
propres capacités (tout en exprimant et en 

développant leur identité en tant que 
personne compétente), on leur permet 

de « survivre »; c’est-à- dire, de cultiver 
un lien étroit avec la nature, le monde 
spirituel, les autres et eux-mêmes.
Dans le programme Inuuqatigiit, le 
concept de personne compétente 
rejoint celui de « bonne personne ».  
Les aînés inuits l’expliquent ainsi : 
« Être bon signifie que vous avez 

du respect pour vous-même, que 
vous faites montre de force et de 

patience; vous êtes généreux avec les 
autres, compréhensif et prévenant; vous 

êtes aussi humble, honorable et respectueux 
des lois qui régissent la société et le monde 
naturel et spirituel. À mesure que vous gagnez 
en expérience, vous cherchez à atteindre la 
sagesse, honorant les aîné(e)s qui l’ont eux-
mêmes cultivée » (Inuuqatigiit, 1996, p. 38). 
En s’efforçant de développer ces qualités, 
la personne compétente évolue de manière 
holistique. C’est ainsi qu’on arrive à créer un 
équilibre entre le bien-être physique, mental 
ou intellectuel, affectif et spirituel de chaque 
enfant. Selon les aînés, deux visions du monde 
coexistent aux TNO : la vision autochtone et la 
vision occidentale. Les deux ont leurs points 
forts et sont en interrelation; ensemble, elles 
permettent d’acquérir une compréhension plus 
complète du monde.

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Kaeon Yatsallie-Kotchea, 
élève de prématernelle, 
apprend en jouant et 
en échangeant avec ses 
camarades de classe.

Le concept de « personne compétente » se 
retrouve dans les programmes de base Dene 
Kede et Inuuqatigiit.
Il est de notre responsabilité collective de 
fournir aux élèves l’environnement et les 
moyens pour qu’ils puissent être et devenir 
des personnes compétentes.



14       Guide sur l’éducation et les langues autochtones

« Chekoa, nàowo
nàke t’à ełexèht’eè 

hoghàgeètǫ nı̨dè dǫ nàke làanı̀
nàgetso ha…  Si on enseigne aux 

enfants les deux cultures de manière 
égale, ils acquerront la force de deux  

peuples. »

~ Aînée Elizabeth Mackenzie 
(Zoe, 2007, p. 17)

Les personnes qui allient et valorisent les 
deux visions acquièrent les connaissances, 
les compétences, les attitudes et les valeurs 
qui font d’elles des Ténoises et des Ténois 
compétents. En appui à au concept de 
personne compétente, les systèmes 
d’éducation doivent trouver un équilibre 
entre les méthodes d’enseignement et 
d’apprentissage autochtones et occidentales.
Cette recherche d’équilibre entre les visions 
du monde autochtones et occidentales est 
un principe directeur pour les groupes 
autochtones des TNO et du Canada. Aux TNO, 
le concept que les Tłı̨chǫ appellent  
« la force de deux peuples » est 
bien connu. À l’ouverture de 
l’école communautaire 
en 1972, le chef 
des Tłı̨chǫ, Jimmy 
Bruneau, s’était dit 
conscient que les 
temps changeaient 
et que les  gens 
avaient besoin des 
connaissances et 
des compétences  
enseignées à 
l’école. Il voulait 
que les enfants soient  
instruits, mais pas  au 
détriment de  leur langue et 
de leur culture  (gouvernement 
Tłı̨chǫ, 2014). 
 

L’aînée Tłı̨chǫ Elizabeth Mackenzie ajoute 
qu’en suivant la voie tracée par le chef Jimmy 
Bruneau, la personne se dédouble : une partie 
d’elle connaît tout de la culture blanche 
et l’autre connaît la culture ancestrale. Si 
nous possédons les connaissances des deux 
mondes, nous devenons alors très forts, et 
même en étant une seule personne, plus rien 
ne nous dépasse (Dene Kede, 2003, p. 3).
Les M’ikmaq, peuple de l’est du Canada, ont 
adopté un concept similaire, celui de la double 
perspective (Two-Eyed Seeing). Accueilli par 
des groupes de partout au Canada comme 
un principe directeur de collaboration 
interculturelle, ce concept micmac enseigne 

à voir comme les Autochtones d’un œil, 
et comme les Occidentaux de l’autre, 

pour ensuite unir ces deux visions 
(Bartlett, Marshall, et Marshall, 

2012, p. 335).
Il faut amener tous les 
élèves ténois à grandir et à 
se  développer en tant que 
citoyens compétents. Cela 
passe par la compréhension, 

la valorisation et le respect 
interculturels des deux visions 

du monde. Parce que tous 
bénéficient de la « force de deux 

peuples ». 

 

Inviter les élèves aux fêtes 
communautaires donne l’occasion de 
reconnaître leurs compétences, leurs 
dons et leurs talents. Domitelle initie 
des adultes et des aînés à la gigue lors 
d’un rassemblement territorial.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    15

Être et devenir une  
personne compétente  
La recherche au service de la philosophie, de la pédagogie et de la 
pratique de la compétence

Les recherches actuelles font état du 
concept de personne compétente dans 
plusieurs programmes, projets et initiatives 
encourageant la décolonisation et l’éducation 
autochtone. 
Parmi les exemples à citer, on trouve les lois 
dénées, les Enseignements sur la bonne vie 
des Ojibwés, les Enseignements du tipi, les 
Sept enseignements sacrés, 
le Cercle de courage, les Six 
directions, Apprendre de la 
science autochtone, la Roue 
de la médecine, les Modèles 
holistiques de l’apprentissage 
tout au long de la vie et les 
Enseignements du Cercle de la 
vie décrits dans la ressource du 
Protocole de l’Ouest et du Nord 
canadiens (PONC) Our Way is a 
Valid Way, (2013, p. 33-34).
Angela James, enseignante et 
chercheuse métisse, a présenté 
en 2016 une perspective 
biculturelle du concept de  
« personne compétente ». Lors 
d’entretiens, elle a demandé 
à  douze aînés dénés, métis, 
inuvialuits et cris des Territoires du Nord-
Ouest de puiser dans leurs expériences de 
vie personnelles et, à l’aide de la  méthode de 
reconstitution, elle a étudié la manière dont 
ils élevaient les enfants en explorant leur 
compréhension de ce qui rend une personne  
« compétente ». C’est de cette exploration qu’a 
émergé la métaphore comparant l’éducation 
aux TNO à la forme d’un tipi autochtone : 

cette analogie permet d’expliquer comment un 
individu devient une personne compétente et 
les facteurs qui influencent cette croissance.
Le tipi a quatre structures : le centre est un 
lieu d’ancrage symbolisant le cercle de l’être 
et de l’identité; le tripode, qui représente 
les influences relationnelles, encourage la 
recherche de sens dans le temps, l’espace 

et les personnes; les spirales 
émanant du centre de l’espace 
narratif évoquent les influences 
récurrentes des enseignements, 
anciens et spirituels, des aînés; 
enfin, la « toile » recouvrant le 
tipi représente les influences 
extérieures agissant sur 
les apprenants durant leur 
cheminement. Angela James 
encourage à prêter attention à ces 
quatre influences structurantes 
(ancrage, relations, influences 
récurrentes et extérieures), car 
elles aident chaque enseignant 
et chaque élève à trouver des 
moyens, d’être de devenir et de 
croire en tant que « personne 
compétente ».

Les enseignements auxquels Angela James 
(2016) fait référence sont tirés à la fois du 
PONC et de ses propres recherches; ils visent 
à reconnaître et à reconstruire les valeurs 
de l’éducation autochtone dans le système 
d’éducation actuel, et à les réconcilier avec les 
idées connexes issues des pratiques éducatives 
traditionnelles et contemporaines.

Infl

uence
s relationnelles

Influences recurrentes

Inf
luen

ces
 ex

teri
eur

es

Lieu d ancrage

Influences structurantes 
d'une personne compétente

© V. Angela James (2016)



16       Guide sur l’éducation et les langues autochtones

propices au développement de tous les 
apprenants, qui bénéficieront des milieux 
d’apprentissage adaptés aux différences 
culturelles. Cet équilibre sera non seulement 
porteur d’espoir pour les familles autochtones 
et les gens qui s’occupent des enfants qui 
profiteront d’une éducation de qualité et 
respectueuse de la culture, mais aussi à 
toutes les personnes qui veulent favoriser 
la réconciliation, les relations saines et la 
revitalisation de la langue et de la culture 
en espérant que les enfants et les jeunes 
grandissent et deviennent des personnes 
compétentes.

Angela James, 
dont l’arrière-
grand-mère 
est une cousine 
de Louis Riel, 
est une Métisse  
originaire du Manitoba.  
Partie vivre aux TNO,  elle a bénéficié des 
enseignements culturels  et spirituels des 
aînés autochtones, de la nature et du Grand 
Nord. Universitaire, chercheuse et chef de file 
en éducation, elle est actuellement directrice 
de la revitalisation des langues autochtones 
au gouvernement des TNO. Mais, à titre de 
personne compétente, son véritable travail 
consiste à être une femme épanouie et 
heureuse avec sa famille, comme épouse, 
mère, grand-mère et amatrice de conduite 
traîneau à chiens. Elle vit à Yellowknife 
depuis plus de 40 ans.

Les aînés des TNO encouragent l’intégration de 
la philosophie, de la pédagogie et de la pratique 
de la « personne compétente » dans les écoles 
et les centres de la petite enfance. De cette 
façon, le cheminement éducatif des apprenants 
respecte leur intégrité à tous les stades de leur 
croissance et de leur développement. Dans 
l’extrait du programme Dene Kede, les aînés 
expriment cette idée ainsi :

Chez les Dénés, on dit que l’enfant est né un 
tambour à la main… L’enfant naît intègre. 
Il a de la valeur. Et c’est le droit de tout 
enfant déné d’être reconnu et respecté 
comme tel. L’enfant qui n’est pas respecté ne 
peut pas s’accomplir [...] comme personne 
compétente (Dene Kede, 1993, p. xvi).  

Selon la politique éducative des TNO, les 
philosophies autochtones et l’attention portée 
aux enfants autochtones doivent s’appliquer 
à l’ensemble du programme éducatif et 
constituer une priorité pour les responsables 
politiques, les éducateurs et les enseignants 
afin d’aider tous les élèves à devenir des 
personnes compétentes. L’équilibre entre les 
approches occidentales et autochtones est 
nécessaire à tous les stades du développement 
des enfants, de sorte qu’ils acquièrent la force 
de deux peuples (gouvernement tłı̨chǫ, 2014) 
plutôt que de se perdre entre deux mondes. 
Les décideurs politiques, les parents et tuteurs, 
et les éducateurs doivent donc connaître et 
appliquer les éléments propres aux approches 
autochtones.
Les enseignants doivent prendre conscience 
du fait que les approches occidentales sont 
enchâssées dans les pratiques d’enseignement 
et le matériel pédagogique qu’ils utilisent; ils 
doivent également s’assurer que les façons 
de connaître, de faire, d’être et de croire 
des Autochtones deviennent les piliers qui 
soutiendront l’être, le devenir et le sentiment 
d’appartenance des personnes compétentes.
L’équilibre entre ces deux approches permettra 
au personnel éducatif de créer les conditions 

Écoutez Angela James 
expliquer le concept des 
façons autochtones de 
connaître, de faire, d’être 
et de croire.



Iñutlaran
« personne capable

de le faire »

Inuum Isuma
« personne à part 

entière »

Inuk Ayuunngituq
« personne qui peut le faire ou 

qui est capable de le faire »
Duuleh Nilii

« intelligente, capable de faire »

Dǫahxe
« équilibrée, indépendante  

en santé intellectuelle et physique »
,

Denezhots’ıdıshǫ
« personne compétente et 

savante »

Sapinngitaa
« capable de faire »

Itdjusiriituaq
« bonnes dispositions »

Dene Dúyí Le
« personne compétente et 

intelligente »

Dene Dúle Ts ı̨́̓ l̨ı
« a le potentiel de devenir 

compétente »

Denezhaogul̨ı
« notre mode de vie »

Dǫ Goı̨̀ zǫǫ
« personne intelligente, 
intellectuelle, réfléchie »

Dǫ Edàìzeh
« personne futée, habile et intelligente,

qui apprend de ses expériences »

Dene Edaríyǝ
« personne compétente »

kaskihtâwin ayisiyiniw
« personne compétente »

        Hunikliqaa Hapiqrailaq
« personne compétente »

Une personne compétente
Les TNO comptent 11 langues officielles et de nombreux dialectes régionaux uniques. Ces 
langues sont étroitement liées à la culture, aux valeurs et aux croyances des peuples 
autochtones des TNO. Le concept de PERSONNE COMPÉTENTE fait partie intégrante de la 
culture de bon nombre de collectivités, et notamment de celles du Nord. Chaque aîné et 
chaque locuteur d’une langue autochtone a sa propre définition de ce terme, en fonction de 
son bagage cognitif, de son vécu et de sa vision du monde. Chaque définition constitue une 
teinte unique de la palette conceptuelle du terme PERSONNE COMPÉTENTE.

Guide sur l’éducation et les langues autochtones   17

Regardez la vidéo 
de Lucy Lafferty 
qui discute de ce 
qu’est vraiment 
une personne 
compétente.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    18

Les croyances spirituelles autochtones 
aident à synchroniser l’intellect, 
le corps, le cœur et l’esprit. En 
complément à la prière des aînés, 
Joseph Charlo guide l’offrande des 
élèves à l’eau pour un voyage en canot 
sans accrocs.

« Qu’on aspire 
à devenir chasseur ou 

docteur, développer sa compétence 
commence par les premiers 

apprentissages : ils donnent la force 
nécessaire à la réalisation des ambitions.  

Ils constituent la fondation
qui permet à la force du passé de se 

transmettre dans le présent,
puis le futur. »

~ Dan Summers, éducateur,  
Conseil scolaire de division de  

Beaufort-Delta

« C’est par nos 
relations que nous 
nous définissons. »

~ Sharla Greenland,  
cheffe de l’exploitation, 

Conseil tribal des 
Gwich’in

« Le chemin 
qu’elles prendraient à 

ce moment-là serait celui 
qu’elles suivraient pour le reste 
de leur vie. On veillait donc à ce 

que les jeunes filles restent sur la 
bonne voie en leur prodiguant
de nombreux conseils. » (Adele 

Hardisty, Dene Kede 7e 
année, 2002)

Les relations sont essentielles à 
l’établissement d’un sentiment 
d’appartenance communautaire. Des 
élèves du cours d’études nordiques 
reconnaissent l’importance de 
la réciprocité en offrant un câlin 

rempli de compassion à l’aînée 
Ruth Mercredi, qui vient de leur 

parler de son expérience en 
pensionnat.

Il est essentiel de donner aux élèves la 
possibilité de découvrir leurs intérêts 
et leurs forces pour les aider à devenir 
des personnes compétentes. Pendant 
les expériences culturelles essentielles 
hebdomadaires sur les terres ancestrales, 
Ayden Tambour s’adonne à de nouvelles 
activités, comme le tir à l’arc.

« Chaque culture
possède sa vision du 

monde, qu’elle soit explicite 
ou non. Elle donne aux gens un 
point de vue caractéristique sur 

chaque aspect de la vie, un cadre qui 
leur indique ce qui est important et 
pourquoi, et comment ils doivent se 
conduire. Cette perspective explique 

la vie au peuple et lui donne un 
sens. » (Dene Kede, 1993, 

p. xxii)



« Il n’y a pas deux 
enfants qui pensent et 

interagissent avec le monde de 
la même manière et on ne peut pas 

hiérarchiser leurs différentes formes 
d’intelligence. »

 
Velma Illasiak, coordonnatrice régionale de 

l’éducation et des langues autochtones, 
Conseil scolaire de division de 

Beaufort-Delta

Une personne  
compétente 

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    19

Les enseignants de langues autochtones jouent 
un rôle vital sur la scène culturelle en veillant à la 
pérennité des langues autochtones, notamment 
en transmettant leur amour pour ces langues 
aux jeunes. Brenden Bekale et Victoria Drybones 
s’entraînent à jouer au Scrabble en tłıchǫ avant 
d’intégrer ce jeu à leurs cours.

L’autoévaluation fait partie intégrante 
de l’apprentissage spiralaire et permet 
d’affiner ses compétences. Dans le 
cadre du Programme de leadership 
en éducation, des directeurs d’école 
échangent sur un éventail de sujets pour 
optimiser leur école et faire en sorte 
qu’elle soit à l’image de la collectivité.

Regardez la vidéo de 
l’aîné Paul Andrew qui 
évoque l’importance des 
enseignements autochtones 
dans les interactions 
avec les élèves ayant des 
caractéristiques particulières.



20    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS 
Une personne compétente 
Être et devenir une personne 
compétente 
« Avant, toutes nos actions étaient orientées 
vers la survie. Dès l’enfance, chaque membre 
de la collectivité apprenait à contribuer à la 
vie familiale et communautaire. Je me rappelle 
que très jeunes, on était invités à l’entraide 
mutuelle, synonyme de joie, d’amour, de fierté 
et de respect pour la communauté.
Les connaissances qu’on nous transmettait 
étaient parfois élémentaires, par exemple 
comment cuisiner, prendre soin de 
l’environnement, traiter les autres de manière 
respectueuse et entretenir l’estime de soi. 
Je dirais que notre compétence n’a jamais 
officiellement été reconnue, mais qu’on 
nous a donné les capacités et les outils dont 
nous avions besoin pour prendre soin de 
nous-mêmes et des autres membres de la 
collectivité. Dans notre famille, nous avions 
tous des rôles : certains attribués en fonction 
du sexe, d’autres non. Je crois que c’était 
une façon pour nos parents de nous aider 
à devenir des personnes autonomes sur 
lesquelles les autres peuvent compter. » 
– Pauline Gordon (James, 2016, p. 111)

« Une personne compétente est une personne 
qui sait comment élever une famille et 
en prendre soin. Elle sait aussi comment 
transmettre ses connaissances à la prochaine 
génération. Ce sont les aînés qui lui ont appris à 
appliquer son savoir consciemment, à prendre 
la relève et à transmettre ce savoir à son tour. » 
– Mike Beaver (James, 2016, p. 126) 

Une personne doit pouvoir cultiver ses 
talents et ses compétences 
« Chaque personne a hérité de talents uniques, 
qu’elle a la responsabilité de faire rayonner 
pour son propre bien et pour celui de la société. 
Les talents se manifestent sous de nombreuses 
formes. Par exemple, on peut dire d’une 
personne qu’elle a “le rire facile”. Elle a donc 
le talent de répandre la joie grâce au rire, qui 
est un cadeau du créateur. Ce talent est sacré, 
comme tous les autres talents. » – Fibbie Tatti 
(Dene Kede, 2003, module 5, p. 18)
« À mes yeux, une personne compétente est une 
personne qui possède la connaissance de soi, 
de ses origines, de son environnement, de ses 
parents et de la relation qu’elle entretient avec 
le territoire… C’est une personne qui maîtrise 
ce qu’elle a appris de ses parents, de ses grands-
parents, voire de ses arrière-grands-parents. 

Nos expériences nous façonnant et nos 
aînés faisant habituellement des pieds 

et des mains pour nous enseigner à 
survivre, on devient inévitablement 
une personne compétente. »  
– Margaret Ireland  
(James, 2016, p. 151)
  

Les jeunes qui 
s’intéressent à un 

domaine donné ou y
montrent des aptitudes 

particulières pourront se 
perfectionner grâce au 

mentorat. 

À mesure 
qu’une personne 

développe ses talents,  
sacommunauté reconnaît 

ses compétences et  
s’attend à en

profiter.

IM
PA

CTS

IM
PA

CTS

Visionnez la vidéo de Chloe Dragon 
Smith qui décrit comment  
« évoluer dans deux mondes »  
(Walking in Two Worlds).



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    21

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

ACTIONS CONCRÈTES
Une personne compétente  

	❍ Créer des occasions d’apprentissage 
intégrées et interreliées. Grâce à des 
expériences réelles, les élèves peuvent 
lier ce qu’ils apprennent à l’école et ce 
qu’ils apprennent dans la collectivité.

	❍ Afficher des points de repère dans les 
salles de classe et sur les murs de l’école 
pour aider les élèves à s’inspirer de leur 
collectivité, de leur famille et de leurs 
valeurs pour construire leur identité.

	❍ Encourager les élèves à transmettre à 
leurs pairs leurs connaissances à propos 
des langues, des terres ancestrales, 
de la technologie, de la musique, des 
mathématiques, d’un sport ou d’un autre 
domaine de prédilection.

	❍ Cultiver la bienveillance, notamment 
pour apprendre à mieux connaître les 
élèves, leur famille et leur collectivité; 
toujours chercher à comprendre le 
point de vue de l’élève et à valoriser sa 
contribution unique.

Pratiques judicieuses
Conseil scolaire de division de Beaufort

Toutes les écoles ont des classes 
favorisant les communautés 

d’apprentissage. Les enseignants 
disposent ainsi d’un cadre, dans la 
classe, où il est possible de nouer 
des liens significatifs reflétant les 

valeurs de la collectivité. On y 
renforce également les capacités 

d’expression orale, de constitution 
d’équipes, de routines de réflexion et 
d’autorégulation, pour tisser des liens 

et que les prennent conscience  
de leur valeur.

Pratiques judicieuses:
Conseil scolaire de division  

du Slave Sud
Le Centre éducatif Chief Sunrise, 

situé sur la réserve de Kátł’odeeche, 
rassemble les élèves, le personnel, les 
aînés, les familles et les membres de la 
collectivité tous les jeudis à l’occasion 

du Sandy Creek Thursday. Chaque 
semaine, tous participent à une 

variété d’expériences qui prônent et 
valorisent le développement intégral 
de l’enfant. On y fait l’exercice de la 

prière, de la langue, de l’artisanat, de 
la chasse et des activités saisonnières.

	❍ Pratiquer l’introspection pour favoriser 
l’acquisition de connaissances culturelles; 
on doit prendre conscience de nos 
croyances et de notre identité pour 
s’ouvrir ensuite à d’autres cultures avec 
humilité.

	❍ Préparer des projets axés sur 
l’apprentissage par questionnement, car 
ils permettent aux élèves de développer 
leurs compétences en fonction de leurs 
intérêts.

	❍ Tisser des liens avec les élèves pour 
favoriser l’enseignement réciproque.

	❍ Miser sur les forces de l’élève pour établir 
des plans de soutien à l’élève et des 
plans d’enseignement individualisé en 
concertation avec d’autres membres du 
personnel, la famille de l’élève et l’élève.

	❍ Encourager les élèves à prendre des 
risques calculés et à relever des défis 
pour tester leurs limites et découvrir 
leurs forces.



22    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Une personne compétente
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone.

Comment cultivez-vous vos propres dons, habiletés et talents? Qui 
vous a aidé à faire croître vos dons?

Comment créez-vous des occasions pour vos élèves de devenir des 
personnes compétentes aux TNO? Comment pouvez-vous aider vos 
élèves à tenir compte de leur propre estime de soi et à la valoriser?

Réfléchissez au concept du Chef Jimmy Bruneau « La force de deux 
peuples » : comment ce concept influence-t-il votre apprentissage 
et votre évolution en tant que personne compétente? Comment 
influence-t-il votre enseignement ou votre travail avec les élèves? 
Que signifie ce concept pour vos élèves?

La Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones (DNUDPA) va ainsi : Les peuples autochtones ont le 
droit de revivifier, d’utiliser, de développer et de transmettre aux 
générations futures leur histoire, leur langue, leurs traditions orales, 
leur philosophie, leur système d’écriture et leur littérature, ainsi que de 
choisir et de conserver leurs propres noms pour les communautés, les 
lieux et les personnes. Quel lien pouvez-vous faire avec une personne 
compétente aux TNO?

Le rapport final de la Commission de vérité et réconciliation (CVR) 
a recommandé 94 appels à l’action. Les appels à l’action peuvent 
être vus comme un legs des survivants des pensionnats, puisqu’ils 
se fondent sur leurs récits et leur courage décrits dans le rapport. Ils 
demandent au Canada de se racheter, de guérir et de faire mieux pour 
les générations à venir. Dans quelle mesure nous mobilisons-nous de 
manière authentique et intentionnelle pour nous et nos élèves?

 
Regardez la vidéo YouTube TRADITIONAL 
SPIRIT créée et enregistrée par des jeunes 
de Paulatuk (Rihanna, Richard, Jody et 
Susan).



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     23

NOTES

Une personne compétente





Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Nos terres 
Créer un environnement accueillant



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    25

Nos terres : 
Créer un environnement accueillant
Créer un environnement accueillant 
exige des écoles qu’elles collaborent avec 
la communauté afin que tous (habitants, 
familles, aînés et éducateurs) aient un 
rôle à jouer dans l’éducation des élèves. 
Lorsque tous les éducateurs et le personnel 
scolaire comprennent et respectent les 
visions du monde, les cultures et les langues 
autochtones de la communauté, il en résulte 
un environnement favorable qui accepte et 
valorise les expériences de la communauté, 
dont les écoles ne sont en fin de compte que le 
prolongement.
Les élèves, leurs parents et la communauté 
doivent avoir accès à une école sûre et 
accueillante qui reflète la langue, la culture et 
les mœurs de la communauté autochtone.
Apprendre, c’est établir des liens entre les 
idées, les gens, les expériences de vie, les 
langues, la spiritualité, l’identité et la culture. 
Tous ces éléments sont enracinés dans les 
milieux de vie et d’apprentissage des élèves, 
faisant du sentiment d’appartenance à la 
terre et au peuple un facteur d’apprentissage 
déterminant. Une salle de classe (tout comme 
le terrain attenant à l’école), ce n’est pas juste 
une pièce dans une école, c’est un endroit qui 
se veut sûr et dans lequel personnel, élèves 
et membres de la communauté sont amenés 
à échanger pour comprendre le contexte 
historique et contemporain du territoire et de 
ses habitants afin de resserrer les liens avec la 
communauté.

Il est crucial que les écoles ténoises mettent 
de l’avant, respectent et défendent les 
perspectives, les cultures et les langues dénées, 
métisses, inuvialuites et nêhiyawak de façon 
ciblée et réfléchie. Lorsque l’école accorde de 
l’importance à la vision du monde autochtone 
propre à la culture de sa communauté, elle lui 
reconnaît toute sa légitimité.
Les élèves dont le milieu scolaire intègre la 
culture de la communauté à son environnement 
et au contenu de ses cours ont un sentiment 
d’appartenance plus fort envers leur école. 
L’apprentissage devient alors plus intéressant, 
pertinent et précieux. Lorsque les gens se 
sentent accueillis et en sûreté dans l’école, ils 
se sentent acceptés et participent activement à 
l’éducation de leurs enfants.
Honorer les visions du monde autochtone, 
c’est d’abord reconnaître que, par le passé, 
les histoires, les identités et les cultures 
de la communauté étaient absentes de 
l’enseignement, pour ensuite œuvrer à la 
réconciliation. C’est redonner à ces visions 
du monde leur juste place et affermir leurs 
contributions à l’ensemble du monde.

Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Visionnez la vidéo de Velma 
Illasiak sur les capacités de 
résilience et d’acceptation des 
élèves.



26      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

CETTE SECTION DU GUIDE DÉTAILLE TROIS CHAMPS D’ACTION POUR AIDER 
LES ENSEIGNANTS À COMPRENDRE COMMENT FAIRE DE L’ÉCOLE UN MILIEU 
ACCUEILLANT :

Bâtir la relation entre l’école et la 
communauté : Établir des liens toujours plus 
forts entre les familles, la communauté et les 
enseignants. 

	
Consolider la formation des éducateurs 
du Nord : S’assurer que le personnel scolaire 
connaît bien la collectivité dans laquelle 
il vit et travaille, et qu’il participe à la vie 
communautaire. 

Favoriser le bien-être des élèves : Exiger 
que l’école soutienne le bien-être de tous les 
élèves en adoptant une approche holistique 
qui cultive le lien avec les langues et les 
cultures autochtones.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    27

Bâtir la relation entre l’école et la 
communauté
Bâtir la relation entre l’école et la 
communauté, c’est reconnaître que 
traditionnellement, les soins et l’éducation 
des enfants étaient du ressort des parents, 
des gardiens, des aînés, de la famille, et de 
toute la communauté. Une relation saine 
et positive entre l’école et la communauté 
peut se développer dès lors que le milieu est 
accueillant. En proposant des expériences 
d’apprentissage authentiques, les écoles 
s’intègrent aux visions autochtones du 
monde, et tiennent compte des cultures et des 
langues du milieu. Les parents, les aînés, les 
gens ont beaucoup à offrir au système scolaire 
ténois. Il faut leur faire une place dans la 
planification des activités à l’école. Toutefois, 
certains ne se sentent pas bien dans une école 
en raison des séquelles des pensionnats ou 
de leurs expériences passées. Avec patience 
et respect, les gens viendront à s’ouvrir, à 
donner leur point de vue et à participer aux 
décisions. C’est le genre de partenariat qu’il 
faut créer pour instaurer la confiance, le 
respect et la réciprocité.

En nourrissant les liens entre les élèves 
et le milieu, les cultures et les gens, nous 
arriverons à créer des relations agréables 
et fructueuses entre les écoles et les 
communautés. La réussite scolaire en 
profitera, tout comme la solidarité sociale, 
environnementale et économique.
L’école doit être un lieu ouvert et invitant 
pour tous les membres de la communauté, car 
l’école est intrinsèquement liée à son milieu. 
Élèves, famille, aînés, collectivité, personnel 
scolaire, enseignants, gouvernements 
autochtones : tous doivent se donner la main 
pour donner la chance à chacun de devenir 
une personne compétente. Pour bâtir cette 
relation et la faire grandir en beauté, l’école et 
la communauté doivent travailler ensemble.

Des habitants de la région du Sahtú 
font résonner leurs tambours pour 
encourager les jeunes hommes qui 
les représentent lors d’un tournoi 
régional de jeux de mains.

Regardez la vidéo de Dëneze 
Nakehk’o qui parle de sagesse 
personnelle et de création 
d’espaces d’expression du 
courage dans les écoles.



28      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Il est important de comprendre et respecter 
les facteurs qui peuvent empêcher l’une ou 
l’autre des parties d’agir. La colonisation 
a brisé la confiance dans le système 
d’éducation. Certains sont intimidés par le 
milieu scolaire ou ne croient pas avoir un rôle 
ou leur place dans l’éducation des enfants. 
Pour certains élèves, l’école est un univers 
déconnecté de leur quotidien. D’autres ont 
du mal à tisser des liens ou à apprécier leurs 
enseignants, surtout quand le roulement 
de personnel est élevé. C’est aux écoles de 
créer un milieu accueillant et respectueux 
des cultures. Les enseignants ne savent pas 
toujours comment s’y prendre pour tisser 
des liens. Il leur faut alors s’interroger sur 
leur propre vision du monde et se demander 
comment elle influence leur enseignement. 
C’est ainsi que les écoles établiront une 
intercompréhension culturelle et cultiveront 
l’empathie et le respect 
mutuel.  

« Au début du 
printemps, je me suis joint au 

chef et à sept chasseurs de Łutselk’e pour 
leur traditionnelle chasse au caribou. Nous 

avons préparé nos motoneiges et sommes partis en 
direction du Nord, jusqu’à la toundra, au-delà de la limite 

des arbres. Nous avons passé une semaine dans une région 
vraiment reculée et accidentée. Ce fut épique, une expérience 

comme jamais je n’en avais eu. Nous sommes revenus avec nos 
prises sur les traîneaux tirés par les motoneiges. Fidèles à la 

tradition dénée du partage des vivres, les chasseurs ont donné 
des morceaux de viande à leurs familles, à leurs amis et aux 

aînés. Bilan de l’expérience : l’ouverture d’une nouvelle fenêtre 
sur la dimension spirituelle du mode de vie autochtone, 
quelques bonnes courbatures, de nouveaux amis, et des 

souvenirs que je chérirai pour le reste de ma vie. »

~ Robin Dhanoa, enseignant, Łutselk’e 
(infolettre de l’AETNO, mai 2018)

Tania Larsson, membre 
fondatrice de Dene Nahjo, 
partage ses connaissances 
traditionnelles sur les outils de 
tannage grâce à des initiatives 
communautaires comme le 
camp de tannage urbain.



Le bureau du conseil de bande de 
Sambaa K’e organise camp de jour 
avec l’école. Le chef Dolphus Jumbo 
met la main à la pâte en offrant des 
gâteries.

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    29

 
« En tant 

qu’éducatrice, apprendre 
à connaître mes élèves et leurs familles 

restera toujours ma priorité. J’habite aux TNO 
depuis 17 ans et je saisis toujours la chance de 

participer aux activités culturelles. Ce sont des occasions 
de renforcer mes liens avec mes élèves et de mettre en 

lumière leur talent et leur leadership. J’ai le plaisir de les voir 
passer d’apprenants à enseignants, de les voir échanger sur la 
vie de camp, partager leurs connaissances en couture, perlage, 
percussions, jeux de main avec leurs pairs… Je chérirai toujours 
ces moments. Je guette chaque occasion d’en apprendre plus sur 
la langue et les traditions de mes élèves. La richesse culturelle 

des TNO m’enchante. »

~ Amy Wilkinson, Centre d’apprentissage de l’école 
secondaire St. Patrick, Yellowknife



Comme chaque membre de la 
collectivité met du sien pour aider 
les élèves à devenir des personnes 
compétentes, il est essentiel que ces 
élèves tissent des relations positives 
avec leurs concitoyens.

« Après 15 ans 
dans les écoles des 

collectivités des TNO et 11 ans 
à Dettah, je suis encore heureuse de 

me rendre au travail chaque matin. C’est 
extraordinaire d’apprendre à connaître 

plusieurs générations d’une même famille, de voir 
les enfants grandir. La confiance qu’on m’accorde 

est un grand honneur et une grande responsabilité. 
J’adore travailler dans les écoles communautaires, 
avoir la chance de collaborer avec de nombreuses 
familles et de soutenir les enfants. Nous vivons une 
période stimulante dans le domaine de l’éducation 

et j’ai la chance de faire partie d’une équipe 
exceptionnelle. »

~ Lea Lamoureaux, directrice, école Kaw 
Tay Whee, Dettah (infolettre de 

l’AETNO, décembre 2018)

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues      30



Un garde forestier local 
initie une élève de l’école 
primaire East Three au 
dépeçage du gibier.

Bâtir la relation entre  
l’école et la communauté

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    31



32     Guide sur l’éducation et les langues autochtones 

BIENFAITS 
Bâtir la relation entre l’école et la communauté

Les programmes Dene Kede et 
Inuuqatigiit soulignent les liens étroits 
entre l’école et la collectivité
« Un apprentissage positif n’est […] réalisable 
que si la famille de l’enfant, la communauté, 
les enseignants et le système scolaire œuvrent 
en partenariat à l’éducation de nos enfants. » 
(Inuuqatigiit, 1996, p. 15)
L’éducation dénée traditionnelle invite 
chaque membre de la collectivité à 
participer à la formation des enfants, ce 
qui permet aux élèves de s’imprégner des 
principales connaissances et valeurs de leurs 
concitoyens et de développer un sentiment 
d’appartenance communautaire. Les élèves 
sont ainsi plus susceptibles de redonner à 
la collectivité, de se sentir valorisés et de 
s’appuyer sur leurs visions du monde et leurs 
valeurs pour construire leur estime de soi et 
leur identité. (Dene Kede, 1993a)

L’apprentissage doit s’ancrer dans le milieu
En apprenant à connaître les familles des 
élèves et les autres membres de la collectivité 
du territoire sur lequel l’école est située, 
les éducateurs peuvent cultiver un climat 
d’apprentissage équitable et juste en valorisant 
les langues, les pratiques culturelles et les 
connaissances de la collectivité. (Goulet et 
Goulet, 2014)

La compréhension favorise la 
réconciliation
Pour être en mesure de tisser des liens 
avec les élèves, les familles des élèves et les 
autres membres des collectivités ténoises, les 
éducateurs doivent d’abord prendre conscience 
des pratiques et des schèmes de pensée issus 
du colonialisme pour s’en affranchir. (Battel, 
Lowman et Baker, 2015; Goulet, 2001)

L’école collabore 
avec les familles des 
élèves et les autres 

membres de la collectivité  
pour aider les élèves  

à devenir des personnes 
compétentes.

Les conseils et 
l’exemple des aînés et 

des détenteurs 
des connaissances 

traditionnelles contribuent 
à consolider les liens 

entre l’école et la 
collectivité.

Les élèves
apprennent dans 

une école à leur image 
et se sentent épaulés 
dans l’établissement 

de leur identité 
culturelle.

IM
PA

CTS

IM
PA

CTS

IM
PA

CTS



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    33

ACTIONS CONCRÈTES
Bâtir la relation entre l’école et la communauté 

	❍ Souligner les talents et les réalisations 
des membres de la collectivité, par 
exemple en nommant des salles en 
l’honneur d’aînés, en affichant des 
portraits de leaders communautaires, etc.

	❍ Trouver un mentor communautaire pour 
obtenir des conseils et du soutien afin de 
cultiver des relations positives avec les 
membres de la collectivité, et notamment 
pour apprendre à connaître les élèves 
autochtones et leur famille en dehors du 
cadre scolaire.

	❍ Établir des liens avec les familles des 
élèves dès le début de l’année scolaire, 
notamment en les invitant à participer 
à des activités en classe tout au long de 
l’année et en favorisant le dialogue.

	❍ Étudier les liens existant avec les 
collectivités et les organisations 
autochtones locales et chercher à établir 
des partenariats avec elles pour organiser 
des événements et des activités.

Pratiques judicieuses :
Administration scolaire de  
district no 1 de Yellowknife

Un poste d’agent de liaison avec la 
collectivité a été créé pour établir 

des liens entre les élèves, les familles 
autochtones et l’école, et aider les 

éducateurs à se rapprocher des gens, 
de la langue et de la culture locale. 

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division du Sahtú
Chaque vendredi après-midi, toute 
l’école se réunit pour participer à 

des activités traditionnelles en plein 
air auxquelles les membres de la 

collectivité sont aussi invités.

	❍ Se renseigner sur l’histoire locale, les 
protocoles culturels, les traditions et les 
langues de la collectivité, notamment 
en faisant du bénévolat et en osant 
participer à la vie communautaire pour 
établir des liens horizontaux réciproques, 
par exemple en faisant du mentorat, en 
aidant à organiser des collectes de fonds 
ou en dirigeant un groupe.

	❍ Inviter les membres de la collectivité 
à collaborer avec l’école, notamment 
en encourageant les locuteurs d’une 
langue autochtone à aider les élèves 
à développer leurs compétences 
linguistiques lors d’expériences 
d’apprentissage authentiques.

	❍ Repenser les moyens de communication 
entre l’école et la maison. Dans certaines 
écoles, les membres du personnel 
visitent le domicile de l’élève en binôme, 
dans d’autres écoles, on organise un 
rassemblement en dehors de l’école, 
comme dans un centre de loisirs ou un 
centre d’amitié. Il pourrait aussi être 
bénéfique d’échanger par téléphone ou 
par visioconférence.



34    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Bâtir la relation entre l’école et la communauté
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone.

De quelles façons votre école célèbre-t-elle et reconnaît-elle sa 
relation avec la communauté autochtone?
Quelles sont les forces de cette relation?
Quels sont les obstacles qui empêchent cette relation de progresser?

Prenez un moment pour penser à une relation étroite que vous avez 
formée avec un ou une membre de la communauté. Qu’est-ce que 
cette relation vous a appris?
Comment cet apprentissage vous a-t-il permis d’évoluer en tant que 
personne et en tant qu’éducateur ou éducatrice?

En tant qu’éducateur ou éducatrice et membre de votre collectivité, 
dans quelle mesure contribuez-vous aux actions réciproques qui 
solidifient la relation entre l’école et la communauté?

Quels conseils ou ressources donneriez-vous à un nouvel enseignant 
ou à une nouvelle enseignante pour l’aider à resserrer les relations 
entre l’école et la communauté?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    35

NOTES

Bâtir la relation entre l’école et la communauté



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    36

Consolider la formation des  
éducateurs du Nord 
Consolider la formation des éducateurs 
du Nord est primordial afin de les aider à 
comprendre le contexte historico-culturel de 
la collectivité où ils vont vivre et travailler. 
Grâce à cette formation et aux connaissances 
et enseignements culturels de Dene Kede 
et Inuuqatigiit, les éducateurs seront 
bien outillés pour cultiver des relations 
positives avec les élèves, les parents et la 
collectivité dans son ensemble. Commencer à 
comprendre les effets de la colonisation, qui 
comprend les effets intergénérationnels des 
pensionnats, est crucial pour progresser dans 
le processus de réconciliation. C’est grâce 
à des initiatives individuelles et à l’échelle 
de l’école qu’on acquiert des compétences 
culturelles.
La politique sur l’éducation et les 
langues autochtones demande 
aux éducateurs de mettre 
en valeur les cultures et 
langues autochtones, 
ainsi que leur vision 
du monde, dans 
tous les aspects de 
l’apprentissage 
en classe. Par 
cette politique, 
les éducateurs 
du Nord se 
familiarisent avec 
les connaissances 
et les expériences 
de leurs élèves. 

L’efficacité de ce mandat dépend d’une revue 
du programme d’étude, de la pédagogie, 
des ressources, des attentes et des relations 
interpersonnelles.
Les éducateurs et le personnel scolaire ténois 
devraient être à l’affût des occasions de 
mentorat formel et informel. Ces relations sont 
cruciales pour aider les enseignants à tisser des 
liens avec la communauté et à s’intégrer dans 
l’école.
En outre, les éducateurs bénéficient de 
l’autoréflexion pour se rendre compte de 
leurs biais inconscients dans leurs approches 
pédagogiques. L’autoréflexion et la volonté 
de devenir un membre dynamique de la 
communauté amélioreront l’efficacité de 

l’enseignement et l’épanouissement 
professionnel à long terme. 

Ce n’est qu’ainsi que les 
éducateurs peuvent 

remettre en question 
leur position de 

privilège, ainsi que 
les suppositions et 
les biais de leur 
vision du monde.

« Dans le cadre du 
Programme de leadership des 

éducateurs et de la conférence N2NEC 
pour les éducateurs fraîchement arrivés 

aux TNO, les nouveaux enseignants et directeurs 
d’école ont l’occasion de collaborer avec des aînés 
ainsi qu’avec des enseignants et directeurs d’école 

d’expérience de tout le territoire. Grâce à des activités sur le 
terrain, ils établissent des liens et interagissent avec les membres 

de la collectivité d’accueil. Les participants bénéficient d’une 
approche d’apprentissage bien ancrée dans le milieu, laquelle 
accroît leur compréhension de la nature et de la collectivité. 

Nous espérons que ces moments particuliers aideront les 
nouveaux enseignants et directeurs d’école à mieux 

travailler au sein de leur collectivité ténoise. »

~Colleen Eckert, coordonnatrice 
du perfectionnement 
professionnel, MÉCF



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    37

La formation sur la sensibilisation aux réalités culturelles 
autochtones est obligatoire pour tous les employés de la fonction 
publique ténoise. Tous les éducateurs qui travaillent aux TNO sont 
également encouragés à la suivre. Cette formation vise à mettre 
en lumière l’incidence du colonialisme, à favoriser une meilleure 

compréhension du rôle que chaque personne joue dans le processus 
de réconciliation et à donner aux participants les connaissances et les 

outils nécessaires pour approfondir leurs compétences culturelles.

Les journées d’orientation culturelle communautaire ou 
régionale permettent aux éducateurs d’affiner leurs connaissances 
sur la vision du monde, la culture et la langue de la collectivité 
autochtone dans laquelle ils travaillent. Ces journées sont organisées 
par l’administration scolaire de district ou avec sa collaboration.

La conférence pour les éducateurs nouvellement arrivés aux 
TNO, tenue à Yellowknife, offre une vue d’ensemble du système 
scolaire des TNO et une formation d’une journée sur le colonialisme, 
qui met l’accent sur les répercussions des pensionnats. La formation 
vise à approfondir les compétences culturelles des éducateurs.

Le programme d’insertion professionnelle et de mentorat du 
personnel enseignant jumelle les nouveaux éducateurs à ceux qui 
ont l’expérience du Nord.

Le Programme de leadership en éducation est une formation 
estivale obligatoire pour les directeurs des écoles ténoises. Les 
enseignants aguerris qui cumulent au moins deux ans d’expérience 
de travail dans des écoles ténoises peuvent également y participer. 
Cette formation ancrée dans la réalité des TNO se fonde sur des 
méthodes d’apprentissage occidentales et autochtones.



Il faudrait plus d’une vie pour 
comprendre toutes les subtilités 
des pratiques autochtones. Il est 
donc primordial de respecter 
les us et coutumes. La direction 
de l’équipe de l’éducation et 
des langues autochtones de 
l’Administration scolaire de district 
no 1 de Yellowknife peaufine sa 
compréhension de la culture auprès 
des aînés et gardiens du savoir lors 
d’un camp.

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues   38

« Nous faisons partie 
d’une école et d’une collectivité 

qui réalise l’importance et les bienfaits 
d’investir dans les programmes culturels, 

ce qui forge des expériences positives et des 
souvenirs inoubliables pour nos élèves et nos 

enseignants. Voyages en nature, camps, projets 
d’artisanat traditionnel, chasse et trappe, leçons avec 

les aînés, tambour, jeux de mains : autant d’expériences 
extraordinaires à vivre dans un cadre scolaire, autant 

de façons d’apprendre, de se lier à sa culture et 
d’approfondir son respect pour elle. »

~ Chris Stanbridge, enseignant, école Chief 
Jimmy Bruneau, Behchokǫ̀

Écoutez la conversation 
de Velma Illasiak, Sharla 
Greenland, Gladys Alexie, 
Maureen Pokiak et Chauna 
MacNeil sur la création de 
liens.



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    39

« En apprenant 
à connaître leur 

communauté, les enseignants 
gagnent en confiance : leur 

stress diminue et leur enseignement 
s’améliore. »

~ Mattie McNeil, aînée  
(ancienne éducatrice),  

Hay River

Consolider la formation 
des éducateurs du Nord

Les expériences culturelles aident les 
éducateurs à tisser des liens avec les 
autres membres de la collectivité. 
Le chef Jimmy Bruneau et les 
membres du personnel scolaire Chris 
Stanbridge et James Lafferty font une 
excursion sur les terres ancestrales 
avec d’autres personnes.



Nos p
euple

s 

Deve
nir u

ne 
per

son
ne 

com
péten

te

40      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS

Consolider la formation des éducateurs du Nord

La participation 
des directeurs d’école 

et des autres leaders de 
l’éducation à des activités de 

perfectionnement professionnel 
dotés d’un volet de sensibilisation 

culturelle permet de créer un climat 
d’apprentissage accueillant, 
respectueux de la culture de 

chacun et ancré dans la 
réalité des TNO.

La sensibilité et
la compréhension

 et la compréhension 
culturelles des éducateurs 

guident leurs pensées et leurs 
actions, enrichissent leurs 

méthodes d’enseignement et 
créent un climat propice à 

l’apprentissage.

Le programme d’insertion professionnelle 
et de mentorat du personnel enseignant 
profite à tous
Pour les nouveaux enseignants, l’année 
suivant l’entrée en poste est déterminante, 
car un premier emploi est un meilleur 
indicateur de la capacité de ces enseignants 
à conserver leur emploi et à y évoluer qu’un 
stage de formation. Le personnel enseignant 
et les administrateurs qui ont eux-mêmes 
été épaulés dans le cadre du programme 
d’insertion professionnelle et de mentorat 
du personnel enseignant sont mieux outillés 
pour soutenir les nouveaux enseignants. Il 
s’agit d’un facteur non négligeable, car le 
soutien reçu aide les nouveaux enseignants 
à enrichir leurs pratiques pédagogiques, à 
rendre leurs activités d’apprentissage plus 
stimulantes, à mieux planifier leurs cours, 
à avoir recours à un plus vaste éventail de 
ressources didactiques, à renforcer leur 
confiance en leurs capacités et à mieux gérer 
leur classe. (MÉCF, 2018b, p. 55)

La sensibilisation à la réconciliation vient 
changer le paradigme
Pour un enseignement équitable, il est crucial que 
tous les éducateurs aient une compréhension de 
base des conditions et processus qui ont mené à 
l’état actuel de l’éducation. Sensibiliser ainsi les 
éducateurs n’est pas une mince affaire, car « [l]e 
discours canadien présente le pays comme une 
société généreuse, libérale et progressiste qui 
a surmonté ses préjugés sectaires antérieurs ». 
(Battiste, 2013, p. 125)
Le privilège est moins apparent aux yeux de ceux 
qui le tiennent pour acquis, et bien des éducateurs 
ignorent qu’ils contribuent à l’oppression 
systémique des peuples autochtones. (Dei et Lara-
Villanueva, 2021; Freire, 1968)
De nombreux Canadiens ont du mal à comprendre 
les séquelles du colonialisme pour les peuples 
autochtones. Une bonne formation en milieu de 
travail sur les séquelles des pensionnats peut 
être déterminante pour aider les enseignants à 
tisser des liens avec leurs élèves et avec les autres 
membres de la collectivité où ils vivent. (Dion, 
2007; Lewthwaite et coll., 2013, 2014).

IM
PA

CTS

IM
PA

CTS



Nos p
euple

s 

Deve
nir u

ne 
per

son
ne 

com
péten

te

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    41

ACTIONS CONCRÈTES		   

Consolider la formation des éducateurs du Nord 

	❍ Se montrer à l’écoute, et observer la culture 
de l’école et les interactions entre l’école 
et la collectivité. Demander des conseils et 
des précisions aux membres du personnel 
scolaire appartenant à une communauté 
autochtone. Suivre les us et les coutumes 
autochtones lors des formations de 
perfectionnement professionnel, des 
réunions et des événements scolaires.

	❍ Utiliser les heures de renforcement des 
pratiques d’enseignement (RPE) pour 
suivre de la formation en milieu de travail, 
faire de l’apprentissage collaboratif ou 
encore participer à une communauté 
d’apprentissage professionnelle.

	❍ Pour enrichir ses méthodes 
d’enseignement, se donner le temps 
d’apprendre à connaître la culture locale 
et de tisser des liens avec les élèves et les 
autres membres de la collectivité, ce qui est 
particulièrement important si on est appelé 
à s’acclimater à un nouvel environnement 
de travail.

	❍ Approfondir incessamment ses 
connaissances de la pédagogie 
autochtone en participant à des activités 
de perfectionnement professionnel et 
en échangeant avec des Autochtones 
pour intégrer la transmission des 
connaissances autochtones à ses cours, 
ce qui est particulièrement important, car 
les éducateurs sont des figures de proue 
de la formation dans la collectivité.

	❍ Participer à des activités culturelles 
locales, comme des danses du tambour, 
des rassemblements communautaires, 
des festins traditionnels et des tournois 
de jeux traditionnels.

	❍ Participer aux formations organisées 
par les coordonnateurs régionaux des 
langues autochtones et le MÉCF et 
envisager de donner un coup de main 
pour organiser des formations.

	❍ Participer à des activités de 
perfectionnement professionnel sur une 
base volontaire pour approfondir ses 
compétences culturelles.

Pratiques judicieuses :
Écoles catholiques de Yellowknife  
Tous les éducateurs assistent à 

un camp avant le début des cours 
pour tisser des liens avec les 

aînés, apprendre la langue et les 
connaissances traditionnelles. Ils 

disposent ainsi de connaissances pour 
offrir à leurs élèves des leçons qui 

s’appliquent avant et après les cours.

Pratiques judicieuses :
Administration scolaire

de district de Dettah
 Tous les enseignants suivent les cours 

de Wııl̀ıı d̀eh Yatıì avec leurs élèves 
afin de renforcer leurs compétences 

linguistiques et de modéliser 
l’apprentissage des langues.

Voyez l’importance 
de la communication 
efficace entre élèves et 
enseignants dans la vidéo 
de Lillian Elias. 



42    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Consolider la formation des éducateurs du Nord
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone.

Quelle a été la formation culturelle la plus utile que vous avez 
reçue?
Qu’avez-vous appris?
Dans quelle mesure était-ce pertinent pour approfondir votre 
compréhension du lieu et des besoins de vos élèves?
Quels sont les éléments qui, selon vous, ont contribué à son 
succès?

Quelles leçons avez-vous apprises depuis que vous enseignez 
dans votre collectivité?
Quels sont les éléments qui, selon vous, ont contribué à son 
succès?

En tant qu’éducateur ou éducatrice, comment pouvez-vous 
davantage décoloniser votre pratique?

Selon vous, dans quelle sphère vous ou votre école devriez-
vous en faire plus dans les services internes pour faire évoluer 
votre pratique et votre milieu scolaire et pour que la langue et 
la culture autochtones de la collectivité soient représentées?
Qui pourrait offrir ou organiser ce service supplémentaire?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    43

NOTES 
Consolider la formation des éducateurs du Nord



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    44

Favoriser le bien-être des élèves

Favoriser le bien-être des élèves implique 
pour les éducateurs d’amener chacun à 
devenir une personne compétente dans son 
ensemble. Les aînés ténois expliquent que 
chaque enfant naît avec des talents qui lui sont 
propres. Pour développer ces talents et devenir 
des Ténois compétents, les élèves doivent 
prendre soin de leur corps, de leur esprit, de 
leur cœur et de leur âme. Cela respecte aussi 
les enseignements des aînés ténois, comme 
présenté dans les programmes d’étude Dene 
Kede et Inuuqatigiit, qui affirment l’importance 
du développement complet de l’enfant.
Les écoles ténoises visent à cultiver des 
environnements sains et respectueux de la 
culture qui entretiennent les dons des élèves 
par le développement physique, intellectuel, 
émotionnel et spirituel de soi.

« Les valeurs 
[inuites] servent de guide 

aux gens pour les aider à être de 
bonnes personnes. Être une “bonne” 

personne, c’est faire preuve d’estime de soi, 
de patience et de force; manifester un esprit 
de partage, de respectet de compréhension 
envers les autres; être humble, honorable et 
respectueux des lois qui régissent la vie en 

société et les mondes naturel et spirituel. Au 
fur et à mesure qu’une personne acquiert de 
l’expérience, elle développe de la sagesse et 

manifeste son respect envers les aînés qui ont 
parcouru un chemin semblable 

avant elle. »

~ Inuuqatigiit, 1996, p. 32

Pour survivre et 
s’épanouir pleinement, 

les élèves dénés doivent tisser 
des rapports respectueux avec 

la nature, le monde spirituel, les 
autres et eux-mêmes.

~ Dene Kede, 1993a,
p. xxxi

Les écoles peuvent de manière holistique 
soutenir et favoriser le développement du 
bien-être de l’élève en collaborant avec la 
collectivité. Offrir un programme culturel et 
des activités à l’école qui sont ancrés dans le 
lieu, ainsi que créer des occasions pour les 
élèves de développer une identité positive, et 
de redonner à leur communauté constituent 
quelques façons d’y arriver. (Toombs, 
Kowatch et Mushquash, 2016)
Les éducateurs doivent garder en tête que 
tous les élèves ne sont pas au même stade 
dans leur relation avec le territoire, la langue 
et la culture de la collectivité. Il est impératif 
que les écoles ténoises soient des milieux 
respectueux de la culture. Cela signifie 
qu’aucune honte ou culpabilité ne doit être 
provoquée chez les élèves par rapport à ce 
qu’ils savent ou pas de leur culture ou de 
la culture de la collectivité dans laquelle ils 
vivent. Les éducateurs doivent être conscients 
de leur rôle dans le système d’éducation et de 
l’incidence de ce rôle sur les élèves.



Il ne faut pas perdre de vue que les jeunes 
autochtones peuvent servir d’exemple pour 
leurs camarades de classe. Le capitaine 
de jeux de mains Chase Yakelaya rallie son 
équipe grâce à son charisme.

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    45

Les éducateurs ténois doivent développer 
leurs compétences culturelles, c’est-à-dire 
acquérir les capacités, les connaissances et 
les attitudes nécessaires au soutien humble 
et respectueux des élèves. (Ward, Branch et 
Fridkin, 2016)
En unissant leurs forces, les écoles 
et la collectivité sont bien placées 
pour accompagner les élèves dans 
l’amélioration de leur bien-être et 
la consolidation de leur identité; il 
s’agit de renforcer leurs relations 
avec le territoire, le monde 
spirituel, autrui et eux-mêmes. 
(Dene Kede, 1993a)
La tradition veut que les 
parents, les aînés et les 
membres de la collectivité 
veillent ensemble à l’éducation 
de l’enfant. À mesure que l’enfant 
grandit et que ses capacités se 
développent, on attend de lui 
qu’il contribue en retour à l’essor 
de la collectivité en se servant des 
connaissances qui lui ont été transmises. 
Cette forme d’enseignement réciproque est 
également soulignée dans les documents Dene 
Kede et Inuuqatigiit. 
En créant ces documents, les aînés ont voulu 
faire cadeau de leurs connaissances et de 
leur sagesse aux éducateurs, en s’attendant 
à ce que ces enseignements deviennent le 
fondement du système éducatif et que les 
éducateurs leur accordent une place en classe.

Visionnez la vidéo YouTube 
DON’T GIVE UP, une chanson 
créée et enregistrée par des 
jeunes de Tuktoyuktuk, qui parle 
de la capacité de surmonter les 
défis sociaux et personnels.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    46

 
« Chacun a quelque 

chose à offrir. Il ne faut pas 
oublier que peu importe son éducation, 

sa capacité physique ou sa condition, chaque 
personne de votre entourage est intéressante. J’ai 

mis du temps à le réaliser. J’ai longtemps considéré les 
gens seulement à la mesure de leur valeur à mes yeux… 

C’est quand on arrête de communiquer et qu’on repousse 
les autres que nos dons nous échappent. Ne vous taisez pas. 
Partagez vos talents avec votre entourage. Qui sait, peut-

être collaborerons-nous sur un film un jour? »

~ Dez Loreen, directeur, 
Société inuvialuite des communications 

(Tusaayaksat, hiver 2018)
 

« Ma langue et 
ma culture font partie 

de moi. Je vais faire de mon 
mieux pour tout apprendre et 

expérimenter de ma culture et de 
ma langue. C’est ce qui fait de moi  

qui je suis. »

~ Alex Beaverho, élève, école 
secondaire St. Patrick, 

Yellowknife 

La personnalité unique d’un 
ou d’une élève brille lorsqu’il 
ou elle a la chance de mettre 
en lumière ses dons. Rochelle 
Smith proclame haut et fort 
son amour pour le violon.

Le mentorat aide les élèves à cultiver 
des relations saines. L’aîné Michel 
Louis enseigne patiemment à Dylan les 
fondements du tambour.



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    47

Favoriser le  
bien-être  
des élèves

Les élèves du Nord s’attacheront 
à leur territoire dans la mesure 
où ils pourront s’y épanouir dans 
le respect. Iris et Setua Kotchea 
s’amusent en plein air.

Lisez le poème de Dayle Cole qui raconte 
comment un jeune autochtone oscille 
entre deux mondes.



Nos p
euple

s 

Deve
nir u

ne 
per

son
ne 

com
péten

te

Grâce à la pêche sur glace 
printanière, Keith Wolki découvre  
la vertu qu’est la patience.

48     Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS

Favoriser le bien-être des élèves

Les enfants et adolescents autochtones 
doivent pouvoir cultiver leurs talents
L’éducation autochtone a notamment pour 
priorité de donner aux enfants, aux jeunes, aux 
adultes et aux aînés la possibilité de cultiver 
leurs talents dans un environnement sûr et 
respectueux. Cela signifie que tous les membres 
de la collectivité (Autochtones et 
non-Autochtones) sont en 
mesure de contribuer 
à l’essor de la société 
et ont atteint un 
équilibre sur les 
plans physique, 
émotionnel, 
intellectuel et 
spirituel. Cette 
capacité à donner et à 
se sentir bien est le fruit 
direct de l’union du sacré 
et du profane. Elle permet de 
renforcer l’identité, de faciliter le bien-être, de 
créer un lien avec la terre, d’honorer la langue, 
d’intégrer les enseignements et de reconnaître 
le droit inhérent à l’autodétermination. (Iseke, 
2010; Marule, 2012; Toulouse, 2016)

La culture est un élément essentiel du 
bien-être et d’une image positive de soi
La culture est une structure dynamique et 
évolutive composée de significations acquises, 
partagées et transmises d’une génération 
à l’autre. Une culture donnée se manifeste 
dans les valeurs, les normes, les pratiques, les 
symboles, les modes de vie et toutes autres 
interactions sociales. C’est le fondement de 
l’identité tant individuelle que collective, et  

son érosion peut entraîner des répercussions 
négatives sur la santé mentale et le  
bien-être. (Kirmayer, Brass et Tait, 2000; 
Krueter et McClure, 2004)

L’école et la 
collectivité unissent 

leurs efforts pour 
appliquer les enseignements 

tirés des programmes Dene Kede 
et Inuuqatigiit et ainsi soutenir le 

développement de l’élève et sa 
relation avec le territoire, le 

monde spirituel, autrui 
et lui-même. 

Les éducateurs 
adoptent un modèle 

d’éducation holistique 
et savent que le bien-être 
de leurs élèves passe par 

l’attention qu’on accorde aux 
aspects mentaux, physiques, 

affectifs et spirituels de 
leur développement.

 

IM
PA

CTS

IM
PA

CTS

Regardez la vidéo de 
Dianne Lafferty qui 
brosse le portrait de 
l’identité dénée.



Nos p
euple

s 

Deve
nir u

ne 
per

son
ne 

com
péten

te

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    49

Pratiques judicieuses :
Écoles catholiques de Yellowknife

Les pratiques réparatrices se fondent 
sur la pédagogie autochtone, qui vise à 
donner la parole aux élèves à mesure 

qu’ils tissent des liens, surmontent des 
conflits et défendent leurs intérêts.

Pratiques judicieuses :
Administration scolaire

de district de Ndılǫ 
Chaque journée commence par une 
prière matinale. Bien qu’il s’agisse 

d’une école publique, l’établissement 
est sur le territoire traditionnel 

de la Première Nation des Dénés 
Yellowknives, pour qui la prière du 

matin est une pratique traditionnelle.

ACTIONS CONCRÈTES
Favoriser le bien-être des élèves

	❍ Établir des relations respectueuses avec 
les familles et la collectivité. Posez-vous les 
questions suivantes : À quoi cela ressemble-
t-il? Comment cela me fait-il sentir?

	❍ Donner aux élèves l’occasion de développer 
leur sentiment d’identité personnelle par 
le biais d’activités culturelles sur les terres 
ancestrales et dans la collectivité.

	❍ Découvrir les aliments et remèdes 
traditionnels avec les élèves.

	❍ Faire participer les élèves à des activités 
physiques ancestrales (ex. raquette et jeux 
traditionnels dénés ou inuits) et découvrir 
leur importance culturelle (ex. acquérir des 
compétences en survie).

	❍ Discuter ouvertement des soins personnels 
et des différentes façons de prendre soin de 
soi. Donner du temps et du recul aux élèves 
pour leur permettre de déterminer ce qui 
fonctionne pour eux et les encourager à 
mettre en œuvre ces stratégies d’autosoins.

	❍ S’assurer que les élèves sont informés 
des ressources communautaires à leur 
disposition.

	❍ Aider les élèves à trouver des façons de 
participer et de contribuer activement à 
l’essor de la collectivité.

	❍ Proposer aux élèves d’agir comme bénévole 
lors d’une cérémonie si les circonstances 
s’y prêtent et s’ils se sentent à l’aise de le 
faire. Favoriser l’usage de la langue de la 
collectivité à chaque occasion possible.

	❍ En tant que milieu scolaire, prévoir des 
façons de célébrer les mentors autochtones 
présents à l’école, dans la collectivité ou 
dans le monde entier.

	❍ Offrir du soutien aux élèves sous forme 
d’encadrement à l’école ou dans la 
collectivité, et créer des conditions propices 
à ce qu’ils deviennent des mentors.

	❍ Lors de l’instauration de cercles de 
partage, toujours demander le soutien de 
membres de la collectivité pour respecter 
les protocoles culturels en vigueur dans la 
région.

	❍ Nouer des liens avec le coordonnateur 
régional de l’éducation et des langues 
autochtones, le coordinateur régional de 
l’intégration scolaire et le coordonnateur 
régional des langues autochtones pour 
profiter de leur aide.

	❍ Comprendre ce qu’est le respect des 
valeurs culturelles et apprendre des 
pratiques qui tiennent compte des 
traumatismes. Mettre ces pratiques en 
œuvre au quotidien avec les élèves, les 
familles et les collègues.

Voyez en quoi le fait 
d’encourager les jeunes à 
s’exprimer favorise la santé 
mentale et le bien-être des 
élèves dans la vidéo de Wade 
Vaneltsi et Tamara Voudrach.



50     Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Favoriser le bien-être des élèves 
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone.

Comment soutenez-vous le cheminement de vos élèves dans 
l’épanouissement de leur identité culturelle et la célébration de 
leurs forces et de leurs dons?

De quelles manières avez-vous permis de créer des occasions 
pour vos élèves de tisser des liens avec la communauté et de faire 
l’expérience des bienfaits de l’entraide? 

Comment faites-vous la promotion de l’activité physique dans 
votre classe ou école?
Comment reliez-vous ces activités aux formes traditionnelles 
d’activité physique?

Avez-vous un programme de mentorat pour tous les élèves?
Sinon, comment pourrait-il être mis en place?
Si oui, comment pourrait-il être élargi pour intégrer les mentors 
de la collectivité et les élèves en tant que mentors dans la 
collectivité?

Comment prenez-vous soin de vous afin d’en montrer l’exemple 
et d’en favoriser la pratique chez vos élèves? De quelle façon 
encourager le bien-être des élèves vous aide-t-il à vous concentrer 
sur vos propres besoins en bien-être?

À quoi devrait ressembler à votre avis un bâtiment aménagé pour 
favoriser le bien-être?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    51

NOTES

Favoriser le bien-être des élèves 





Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Nos approches 
Adapter l’éducation  

aux cultures autochones



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    53

L’autochtonisation de l’éducation  est un 
processus d’enseignement et d’apprentissage 
continu qui respecte et honore le caractère 
autochtone du milieu. L’autochtonisation 
exige de reconnaître la valeur et la place des 
connaissances autochtones au sein même 
du programme d’enseignement. Pour ce 
faire, il faut adopter une approche axée sur 
l’élève et sur ses forces, ainsi qu’un mode 
d’apprentissage en spirale à la fois holistique, 
relationnel et expérientiel, profondément 
ancrée dans la culture, la langue, les 
perspectives et les pratiques de la collectivité.
Battiste et Henderson (2000) soulignent 
combien les apprenants autochtones affichent 
une grande diversité, et comme cela se 
reflète dans les salles de classe. Il serait 
faux de penser qu’il n’existe qu’une 
seule façon d’enseigner aux élèves 
autochtones. Lorsque les systèmes 
de connaissances traditionnelles 
sont intégrés et valorisés, tous les 
élèves, quelle que soit leur culture, 
apprennent les perspectives 
autochtones et ont ainsi la chance 
de découvrir tout l’apport de 
la communauté autochtone à la 
collectivité où se situe leur école. 

Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Les cérémonies culturelles 
autochtones font partie intégrante 

de la vie des élèves du Nord. 
Des joueurs de tambour de 

l’école catholique Weledeh 
rendent hommage aux 

ex pensionnaires lors 
de la Journée du 
chandail orange.

Apprenez-en plus sur la réappropriation de la langue, 
l’importance des relations dans la collectivité et la 
résilience des jeunes dans la vidéo Four Directions, 
produite par Darkspark et des élèves de l’école 
catholique Weledeh

Nos approches :   
Adapter l’éducation aux cultures 
autochtones



54      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

CETTE SECTION DU GUIDE DÉTAILLE TROIS CHAMPS D’ACTION POUR AIDER 
LES ÉDUCATEURS À COMPRENDRE COMMENT ADAPTER L’ÉDUCATION AUX 
CULTURES AUTOCHTONES :

Pratiques autochtones d’apprentissage 
et d’enseignement : Encourager l’adoption 
en classe d’une approche pédagogique 
qui respecte et intègre véritablement les 
points forts des modes de connaissance et 
d’apprentissage autochtones et occidentaux. 

	
Adapter le contenu des programmes 
d’enseignement aux cultures autochtones :  
Demander aux éducateurs d’utiliser du 
contenu et des thèmes pertinents pour les 
élèves, qui reflètent les visions du monde, 
les langues, les cultures et collectivités 
autochtones.

	
Offrir des expériences culturelles 
essentielles : S’assurer que les écoles sont 
en mesure d’offrir aux élèves des expériences 
culturelles authentiques et enrichissantes.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    55

Pratiques autochtones  
d’apprentissage et d’enseignement

Traditionnellement, 
l’enfant commençait son 

éducation par la simple observation 
d’une tâche. Lorsque le temps venait pour 

l’enfant de l’essayer par lui-même,
on lui proposait une version du travail à sa mesure. 

Par exemple, les filles mâchaient de la peau de 
caribou pour en faire des kamiit miniatures, alors 

que les garçons fabriquaient et utilisaient des outils 
miniatures. Les enfants devaient souvent s’occuper d’un 
frère ou d’une sœur, apprenant ainsi le soin des petits. 
L’apprentissage faisait aussi partie intégrante du jeu. 

Les jeux avec des lances ou des poupées offraient 
des premières expériences de travail adulte.

 
~ Inuuqatigiit, 1996, p. 22

Les pratiques autochtones d’apprentissage 
et d’enseignement exigent d’intégrer les 
concepts autochtones d’enseignement 
et d’apprentissage à tous les volets de 
l’éducation. Il faut donc créer en classe un 
environnement propice pour « […] accorder la 
même crédibilité aux approches autochtones 
et avoir la souplesse nécessaire pour s’en 
inspirer, le cas échéant. L’adaptation de 
l’éducation aux cultures autochtones signifie 
que les approches autochtones sont perçues 
comme étant normales, centrales et utiles, 
plutôt qu’archaïques, étranges, alternatives ou 
marginales. » (Merculieff et Roderick, 2013,  
p. 42)
Pour adapter l’éducation et la scolarisation 
aux cultures autochtones, les écoles doivent 

planifier et enseigner de manière diligente à 
l’aide des programmes de base des TNO Dene 
Kede ou Inuuqatigiit, en plus de tenir compte 
des pratiques autochtones d’enseignement 
et d’apprentissage. Le présent guide propose 
un apprentissage holistique, relationnel, 
spiralaire et expérientiel. En ajustant les 
méthodes d’enseignement pour y incorporer 
la vision du monde, les concepts, les 
expériences et les valeurs autochtones, on 
s’assure que les élèves ténois comprendront 
mieux leur identité, l’endroit d’où ils viennent 
ou le lieu où ils vivent, ainsi que leurs 
perspectives d’avenir.

Pédagogie autochtone
Plusieurs des principes autochtones de 
l’apprentissage sont aussi bénéfiques 
aux élèves allochtones. Le Guide propose 
un apprentissage holistique, relationnel, 
spiralaire et expérientiel. Ces modes 

d’apprentissage sont interreliés. Adopter 
des pratiques d’enseignement et 

d’apprentissage axées sur les cultures 
autochtones équivaut à mettre en 
place des stratégies d’enseignement 
inspirées des pratiques exemplaires 
qui profiteront à tous les élèves. 
Nombre d’approches pédagogiques 
courantes, dont l’apprentissage par 
questionnement, l’enseignement 
axé sur l’élève, et l’autorégulation, 

sont pratiquées par les communautés 
autochtones depuis des millénaires.

Regardez la vidéo de Velma 
Illasiak sur l’importance 
de l’éducation tant 
occidentale qu’autochtone 
pour prospérer dans la 
société moderne.



56      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Enseignement et apprentissage 
holistique
La pédagogie autochtone mise sur le 
développement de la personne dans toutes 
ses facettes, autant physiques et affectives 
qu’intellectuelles et spirituelles. Cette 
approche valorise la conscience de soi, ainsi 
que la croissance émotionnelle, sociale et 
spirituelle.

Enseignement et apprentissage 
relationnel

Selon les croyances autochtones, nous 
sommes tous liés les uns aux autres, ainsi 
qu’au monde naturel et spirituel. Nous 
vivons donc en interdépendance.
L’apprentissage doit mettre l’accent 
sur les relations avec soi-même, la 
famille, la collectivité, la nature et 
le monde spirituel. L’apprentissage 
relationnel accorde de l’importance aux 

connaissances intergénérationnelles, 
à la réciprocité et au partage. Les aînés 

et les gardiens des connaissances sont 
des experts; ils ont des rôles très clairs à 

jouer dans la transmission de la sagesse et du 
savoir. Il s’agit là d’une relation réciproque et 
privilégiée.
  

Les enseignements traditionnels soulignent 
l’importance de la chasse et de la pêche. 
Braydon Krengnektak tient un poisson qui 
contribuera à nourrir la communauté de 
l’école Angik.

La participation à des camps scolaires en 
famille resserre les liens communautaires. 
Domitelle Lennie apprend à plumer des 
canards grâce à sa mère, Lizelle Cook.



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    57

Enseignement et apprentissage 
spiralaires 
Traditionnellement, les enfants apprenaient 
durant les expériences culturelles essentielles, 
en répétant une technique ou une tâche. 
À mesure qu’ils gagnaient en maturité, ils 
pouvaient développer leur compétence dans 
le domaine. Le nouvel apprentissage était  
contextualisé dans l’apprentissage précédent; 
ainsi, la compétence et les connaissances ne 
cessaient de se développer en s’appuyant 
les unes sur les autres. L’humilité permet 
de reconnaître ce qu’on gagne à apprendre 
des autres cultures. Chacun doit se livrer 
à une introspection et comprendre qu’on 
apprend toute sa vie. Les enfants apprennent 
en observant et, lorsqu’ils se sentent prêts, 
on les encourage à mettre les compétences 
concernées en pratique.
 

Enseignement et apprentissage 
expérientiels 

L’apprentissage expérientiel prévoit 
des expériences directes, des activités 
pratiques et des réflexions ciblées 
dans le but de développer de nouvelles 
compétences, attitudes et façons de 
penser chez les apprenants.

Les élèves apprennent en étant exposés à de 
nouvelles expériences. Leurs apprentissages 
se consolident ensuite au fil du temps. Tracy 
Modeste observe des élèves de la 8e et de la 
9e année dépecer de la viande d’orignal.

Les aînés affirment que, pour 
comprendre le monde, nous devons 
mobiliser tous nos sens. Christina 
Boggis et ses élèves jouent avec les 
plantes lors du cours de sciences. 



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    58

« Faire des choses 
dans la nature et me servir 
de la langue pour entrer en 

relation avec la terre m’aident  
à m’approprier la langue  

et la culture. »

~ Angela Koe, adjointe de soutien, 
école Chief Paul Niditchie, 

Tsiigehtchic

Pour cultiver un climat propice à 
l’apprentissage, il est essentiel que les 
enseignants en langues autochtones 
puissent prendre en main leur 
perfectionnement linguistique. À titre 
de monitrice de langue auxiliaire, l’aînée 
Alice Kimiksana participe à un atelier du 
programme Nos langues.

L’intégration des enseignements autochtones 
dans toutes les matières aide les élèves à 
découvrir leurs intérêts. Des élèves de l’école 
K’alemi Dene mettent leur force à l’épreuve 
lors du cours d’éducation physique grâce au jeu 
traditionnel de traction de la nuque. 



La nature est une salle de 
classe toute désignée pour 
permettre aux élèves de vivre 
des expériences d’apprentissage 
mémorables. Colin Rose initie 
Coby Elanik et Matthew McLeod 
à la chasse au caribou.

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    59

« Pour apprendre, 
je préfère les travaux pratiques 

à l’observation. On acquiert 
plus de connaissances et on se rappelle 

mieux ce qu’on a fait, comme vider  
un poisson, dépouiller des pattes de 
caribou, ou fabriquer des outils de 

dépouillage du caribou. »

~ Jazzlynn Tetlichi, élève, école 
Chief Paul Niditchie, 

Tsiigehtchic

Pratiques autochtones 
d’apprentissage et 
d’enseignement

Apprenez-en plus sur 
l’importance des enseignants 
dans le Nord dans la vidéo de 
l’aîné Paul Andrew.



60     Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS 

Pratiques autochtones d’apprentissage et d’enseignement
Les enseignants doivent prendre 
conscience de leur rôle d’apprenant
Ultimement, les enseignants affichent leur 
respect envers les cultures autochtones en 
cultivant leurs connaissances sur celles-ci 
et en appliquant leurs connaissances à leur 
enseignement. De plus, les enseignants qui 
adoptent une approche réciproque envers 
l’éducation et qui se positionnent comme des 
apprenants aux côtés de leurs élèves sont 
systématiquement trouvés comme étant les 
plus efficaces et les plus épanouis au travail. 
(Kavanagh, 2006; Marchant, 2009)
L’humilité est un dénominateur commun 
aux visions du monde de tous les peuples 
autochtones. En se penchant sur ce qui a 
façonné son point de vue et sur ce qui peut 
avoir marqué le point de vue de l’autre, on 
peut cultiver de la compassion et apprendre 
des autres (Battiste et Henderson, 2000; 
Lewthwaite et coll., 2013 et 2014; Marchant, 
2009; Tanaka, 2016)

Lorsque 
les pratiques 

d’enseignement et 
d’apprentissage autochtones 

reposent sur des bases 
solides, les élèves se sentent 
valorisés et se reconnaissent 

dans l’environnement 
d’apprentissage.

Les points 
de vue ainsi que les 

façons de connaître, de 
faire, d’être, de croire et 

d’appartenir autochtones  
font naturellement partie  

de la pédagogie. 

Les enseignants dans le Nord ont la 
responsabilité supplémentaire de connaître et 
de comprendre non seulement l’importance 
historique de l’éducation pour les collectivités 
autochtones, mais aussi les réalités sociales, 
politiques et économiques contemporaines. 
Ils sont eux aussi des apprenants engagés 
dans le processus de connaître et de 
comprendre une nouvelle façon d’enseigner, 
d’apprendre et de vivre. (Burleigh et Burm, 
2012, p. 23)

La pédagogie et les pratiques qui 
honorent les apprenants autochtones 
bénéficient à tous les apprenants
Traditionnellement, les jeunes étaient 
autorisés et encouragés à suivre leurs 
intérêts. Les membres de la collectivité, leurs 
véritables premiers enseignants, valorisaient 
leurs points forts. L’apprentissage fondé sur 
l’investigation et l’expérience, au moyen de 
tâches significatives et authentiques, a depuis 
longtemps fait ses preuves dans l’éducation 
autochtone. Cette approche est reconnue 
pour favoriser des compétences essentielles 
au 21e siècle, comme la collaboration, la 
communication, la pensée critique et la 
créativité. (Bass et coll., 2011)

IM
PA

CTS

IM
PA

CTS



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    61

ACTIONS CONCRÈTES

Pratiques autochtones d’apprentissage et d’enseignement

	❍ Aller au-delà de la simple reconnaissance de 
la culture à l’école, en intégrant les façons 
autochtones de connaître, de faire, d’être, de 
croire et d’appartenir aux pratiques et leçons 
quotidiennes en classe.

	❍ Donner aux élèves la possibilité de présenter 
des exposés oraux et de donner leur opinion, 
en plus des travaux écrits. Les leaders dans 
les écoles, par leurs propres apprentissages 
et actions, inciteront le personnel à 
collaborer pour apprendre, partager et 
appliquer les sages pratiques pédagogiques 
autochtones, ainsi qu’à y réfléchir.

	❍ Utiliser des pratiques d’évaluation inclusives, 
réfléchies, justes et authentiques. Les élèves 
devraient pouvoir obtenir la rétroaction 
d’auditoires authentiques tels que les 
familles, les aînés et les membres de la 
collectivité.

	❍ Offrir l’occasion de tisser des liens, 
notamment entre les différentes générations, 
et mettre l’accent sur l’apprentissage 
coopératif et collaboratif. Insister sur 
l’apprentissage par l’expérience en 
accomplissant soi-même les tâches et les 
processus pour donner l’exemple et guider 
les élèves, plutôt que de diriger la discussion 
en se référant à des manuels scolaires.

	❍ Utiliser une approche fondée sur le 
questionnement. Aider les élèves à prendre 

des décisions au sujet de leur apprentissage 
en tenant compte de ce qu’ils sont, de leurs 
expériences et de ce qu’ils connaissent de 
leur collectivité.

	❍ L’apprentissage spiralaire devrait sous-
tendre les pratiques d’enseignement 
dans toutes les matières, y compris les 
expériences culturelles essentielles menées 
à l’école et sur les terres ancestrales. 
Cet apprentissage doit être cyclique et 
personnalisé.

	❍ L’apprentissage spiralaire devrait sous-
tendre les pratiques d’enseignement 
dans toutes les matières, y compris les 
expériences culturelles essentielles menées 
à l’école et sur les terres ancestrales. 
Cet apprentissage doit être cyclique et 
personnalisé.

	❍ Concevoir les cours de manière que 
les élèves voient la pertinence de 
l’apprentissage dans leur vie. Par exemple, 
enseigner ailleurs qu’en classe, offrir des 
activités pratiques et faire venir des invités 
et des mentors pour discuter d’expériences 
de travail ou en offrir.

	❍ Veiller à l’établissement de pratiques 
inclusives qui honorent les visions du monde 
autochtones. Offrir à tout le personnel 
des occasions de perfectionnement 
professionnel et de formation sur place 
adéquates. 

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division du Dehcho

Les enseignants intègrent les coutumes 
autochtones en appliquant des 

pratiques traditionnelles comme 
respecter les lois dénées, s’asseoir en 

cercle, passer la parole à gauche et 
utiliser la nature comme un terrain 
d’apprentissage selon les saisons. 

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division de Beaufort-Delta

Le programme Nunamin Illihakvia est 
conçu pour intégrer le travail des élèves à 
deux systèmes de connaissances, c.-à-d. le 

savoir traditionnel inuit et les connaissances 
scientifiques modernes. On recourt à une 

approche mixte où les aînés et les éducateurs 
travaillent ensemble pour planifier et  

donner des cours sur les terres ancestrales  
et en salle de classe.



62    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS 			 

Pratiques autochtones d’apprentissage et d’enseignement 

Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone. 

Décrivez ce que les concepts suivants signifient pour vous : 
holistique, relationnel, spiralaire, expérientiel.
Comment ces concepts s’arriment-ils à l’éducation? De quelle 
façon votre pratique intègre-t-elle ces concepts pour répondre 
aux besoins de tous les élèves?

Comment vos élèves, leurs parents et le reste de la collectivité 
définissent-ils le succès?
Comment pouvez-vous mieux reconnaître les dons, les talents 
et les intérêts des élèves dans votre école?

Comment votre école tire-t-elle parti des traditions locales, 
ainsi que des pratiques, des cérémonies et des protocoles 
culturels?

Quelles actions prend votre école pour honorer la culture 
autochtone locale?
Comment pouvez-vous être un agent ou une agente de 
changement et adapter la culture autochtone à votre école?

L’adaptation de l’éducation aux cultures autochtones passe 
par la réciprocité. Avez-vous appris de vos élèves, et comment 
pouvez-vous les inviter à vous en apprendre davantage? Que 
donnez-vous en retour?
Dans un esprit de réciprocité, vos interactions avec vos élèves, 
vos collègues, votre famille et vos amis doivent respecter leur 
culture. Comment vous y prenez-vous?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     63

NOTES

Pratiques autochtones d’apprentissage et d’enseignement 



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     64

Adapter le contenu des programmes 
d’enseignement aux cultures autochtones 
Adapter le contenu des programmes 
d’enseignement aux cultures autochtones  
revient à relier l’enseignement à l’endroit 
où il est donné. Heureusement, les 
programmes de référence des TNO, Dene 
Kede et Inuuqatigiit, et tous les nouveaux 
programmes d’études aux TNO sont fondés 
sur les compétences clés pour les TNO. De 
plus, d’autres documents pédagogiques 
portant sur des sujets particuliers aux TNO 
ont été élaborés pour orienter les éducateurs 
dans la rédaction de plans de leçons 
pertinents et adaptés à la culture locale. 
Dans ces documents, les objectifs 
communsentre les différents programmes 
d’études s’entrelacent, et les thèmes 
autochtones servent de vecteurs pour les 
atteindre.

Pour atteindre les objectifs des programmes 
d’enseignement des TNO, il faudrait donc 
organiser des activités d’apprentissage à 
tous les niveaux et dans toutes les matières 
en y intégrant du contenu et des expériences 
autochtones.
Par ailleurs, les éducateurs sont incités 
à favoriser la revitalisation des langues 
autochtones, ce qui est propice à 
l’épanouissement des élèves.
Il importe néanmoins que les éducateurs 
complémentent ces documents en y ajoutant 
des ressources à mesure qu’ils acquièrent des 
connaissances et de l’expérience.
Les éducateurs du Nord doivent intégrer Dene 
Kede et Inuuqatigiit dans leur enseignement 
en classe. Plusieurs autres ressources peuvent 
être amenées dans les classes pour davantage 
explorer et élargir la compréhension des 

connaissances autochtones avec les élèves. 
L’utilisation de ces ressources bénéficiera 

aux apprenants autochtones et non 
autochtones. Pendant de nombreuses 

années, les façons de voir le monde 
des Autochtones ne faisaient pas 
partie des programmes d’études 
et ont été mal représentées. Les 
éducateurs peuvent franchir ce 
pas important de la réconciliation 
et, dans leurs efforts pour adapter 
le contenu des programmes 

d’enseignement aux cultures 
autochtones, renforcer la capacité 

de tous les élèves à la compréhension 
interculturelle, l’empathie, et le respect 

mutuel comme le demande le rapport final 
sur la Commission de vérité et réconciliation 

du Canada. (TRC, 2015a) 

« Nous ne sommes pas 
définis par l’histoire des pensionnats. 

Quand on tient compte de notre longue, 
très longue histoire, ce n’est qu’un accident 

de parcours. Cela ne nous définit pas comme 
peuple. Nos enfants doivent connaître la partie 

sombre de l’histoire canadienne, mais nous ne voulons 
pas prendre les pierres que nous transportons dans 

notre sac à dos, les mettre dans les leurs et en faire leur 
fardeau à eux. Nous devons les aider à comprendre 
notre gonawo – notre savoir – pour qu’ils puissent 

être forts et qu’ils sachent qui ils sont. »

~ John B Zoe, Ph. D., négociateur en chef 
(revendications territoriales) et 

conseiller principal du 
gouvernement tłı̨cho



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Les légendes autochtones locales 
enrichissent le programme d’études. 
Anna Yakelaya-Grimaloski raconte une 
légende dénée traditionnelle; elle se 
sert du bout de bois d’orignal qu’elle a 
trouvé dans un poisson meunier pour 
illustrer son récit. 

Il est important de donner aux élèves la chance de 
mener des expériences qui combinent concrètement 
le savoir traditionnel et le savoir contemporain. 
Durant les cours de mathématiques et de sciences, 
des élèves du secondaire recueillent de l’information 
sur les terres ancestrales dans le delta de Beaufort. 
Ces données permettront de préciser les facteurs de 
sécurité et les cycles de récolte.

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    65

De nombreux facteurs doivent être pris 
en compte lorsqu’on intègre des éléments 
autochtones dans les programmes scolaires. 

•	 Reconnaître et célébrer la diversité 
des peuples autochtones et leurs 
sources de connaissances.

•	 Se servir de ressources 
autochtones authentiques. 
Il faut s’assurer que les 
ressources choisies ne 
dénaturent pas les peuples 
autochtones et ne véhiculent 
pas de stéréotypes. En cas 
de doute, demander l’aide 
du coordonnateur régional 
de l’éducation et des langues 
autochtones, des aînés ou des 
membres de la collectivité.

•	 Intégrer les programmes fondateurs 
Dene Kede et Inuuqatigiit dans toutes les 
matières. Veiller à ce que les expériences 
d’apprentissage reflètent le territoire, le 
savoir et la langue de la collectivité dans 
laquelle se trouve l’école.

•	 Utiliser des ressources qui soulignent et 
célèbrent les contributions des peuples 
autochtones à l’essor de la communauté 
et des TNO.

•	 Apprendre des élèves et avec eux. Saisir 
les occasions d’apprendre des aînés 
et des membres de la collectivité en 
compagnie des élèves. (Antoine et coll., 
2018)



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    66

« Les aînés 
représentent 

l’essence et le fondement de qui 
ils (les Dénés) sont. Les aînés sont  

les gardiens du savoir et les gardiens  
de la terre. »

~ Margaret Vandel, aînée, Dehcho 
(rencontres relatives au Guide 
sur l’éducation et les langues 

autochtones, 2018)
 

En offrant aux élèves la 
possibilité de relayer des 

récits autochtones, on 
souligne l’importance de la 
communauté. À Nahanni 
Butte, des élèves de 4e 
année créent un arbre 
généalogique durant le 
cours de sciences humaines.

En enseignant les langues et les cultures autochtones 
aux enfants dans la joie et la bonne humeur, on 
favorise l’apprentissage. À l’École Allain St-Cyr, des 
élèves de maternelle s’exercent à parler Wııl̀ııd̀eh Yatıì 
avec un orignal marionnette lors d’un camp. 



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    67

« Pour stimuler 
les divers intérêts des élèves 

et soutenir le développement de leurs 
compétences, je crois qu’il est très important 

d’utiliser du contenu autochtone et des ressources 
correspondant à leur âge et à leur niveau de langue.

Les expériences d’apprentissages distinctes créent des 
activités et des contextes significatifs qui motivent les élèves à 

apprendre les enjeux, la culture et les perspectives autochtones. 
J’organise des activités qui revêtent une valeur particulière 

pour eux et qui resserrent leurs liens avec les autres, leur 
peuple, le programme, la communauté et l’environnement. Les 
élèves interprètent et communiquent des éléments de sens de 
manière pratiques, en utilisant le langage adéquat, mettant 

à profit les connaissances acquises. Ils apprennent ainsi à 
apprécier les autres perspectives culturelles. »

~ Steve Lafferty, moniteur de langue  
autochtone, école Joseph B. Tyrell,  

Fort Smith (Infolettre 
de l’AETNO, 2019)

En intégrant la culture 
autochtone au programme 
d’études, on élargit les 
horizons de tous les 
élèves. L’école secondaire 
Paul William Kaeser fait 
découvrir à ses élèves des 
ingrédients autochtones 
traditionnels, comme le 
lagopède, dans le cadre 
du cours d’étude des 
aliments.

Adapter le contenu 
des programmes 
d’enseignement aux 
cultures autochtones



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

68     Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS

Adapter le contenu des programmes d’enseignement aux cultures 
autochtones
Adapter les programmes d’études aux 
cultures autochtones s’inscrit dans la 
réconciliation
Repenser l’éducation en honorant les élèves 
autochtones et en créant des liens entre 
tous les élèves nécessite des activités de 
réflexion critique et des projets de recherche 
qui remettent en question les images 
stéréotypées, abordent les enjeux autochtones 
actuels et affrontent le passé colonial dans 
le cadre de partenariats véritables avec les 
collectivités autochtones. (Kirkness, 1999)
Il est essentiel d’inclure les personnes-
ressources autochtones (texte, vidéo, en 
ligne ou en personne) et les visions du 
monde (philosophies, traditions, langues, 
contributions) dans le programme d’études 
pour que l’éducation canadienne ait un sens. 
La compréhension des traités et des droits 
constitutionnels des nations autochtones au 
Canada fait également partie intégrante du 
programme. Tous les Canadiens partagent 
la responsabilité de la justice sociale, de 
la protection de l’environnement et de 
la guérison. (Toulouse, 2013; Tupper et 
Cappello, 2008)

Les élèves réussissent mieux s’ils y 
reconnaissent leur collectivité, leur 
terre, leur langue et leur culture
Pour de nombreux peuples autochtones, 
les façons de croire se rapportent au 
lieu. La relation au territoire se transmet 
d’une génération à l’autre et demeure au 
cœur de l’identité de chaque peuple. Cette 
connaissance approfondie des lieux et du 
territoire relève de croyances spirituelles. 
Reconnaître la signification, le pouvoir, 
l’influence et l’esprit des lieux dans les 
programmes pédagogiques est donc essentiel. 
(Battiste et Henderson, 2009; James, 2016; 
Kavanagh, 2006; Little Bear, 2009)
Des études ont démontré que l’utilisation de 
ressources variées et authentiques accroît 
la motivation, stimule l’intérêt et aide à 
contextualiser l’apprentissage. (Oura, 2012)

 
En établissant 

des partenariats entre 
les éducateurs, la collectivité 

et les organisations
territoriales, les écoles 

représenteront avec 
authenticité la vision du 
monde, la culture et les 

langues. 

IM
PA

CTS 

Apprenez-en plus sur 
l’importance de « réparer les 
relations » dans la vidéo de 
Sharla Greenland.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues   69

ACTIONS CONCRÈTES

Adapter le contenu des programmes d’enseignement aux 
cultures autochtones

	❍ Faire en sorte que les élèves explorent les 
structures d’autonomie gouvernementale 
ou de revendication territoriale 
appropriées en collaboration avec 
l’administration locale, les aînés, les 
gardiens des connaissances et tout autre 
leader dans la collectivité.

	❍ Rechercher des ressources pédagogiques 
authentiques et de qualité auprès 
d’autres pédagogues et universitaires 
autochtones lorsqu’on ne peut accéder 
aux ressources locales. Reconnaître 
la nation ou la collectivité dont 
ces personnes sont originaires et 
respecter tous les protocoles culturels 
pertinents. Si possible, et sous réserve 
des autorisations appropriées et des 
recommandations d’un conseiller 
culturel de la collectivité, adapter ces 
protocoles pour qu’ils reflètent mieux les 
connaissances ou renseignements locaux.

	❍ Célébrer les connaissances autochtones 
traditionnelles et contemporaines 
Reconnaître, avec la même importance, 
les traditions du passé et les 
connaissances autochtones d’aujourd’hui 
issues de systèmes adaptables et 
dynamiques.

	❍ Reconnaître les particularités régionales 
des connaissances autochtones, 
comme les ressources naturelles, la 
gouvernance, les pratiques culturelles 
et la compréhension du changement 
climatique.

	❍ S’assurer que l’histoire, les points de vue 
et les actions des peuples autochtones 
sont authentiquement présentés et 
étudiés afin de constater comment ces 
éléments ont créé des occasions à saisir, 
des difficultés, des conflits et des accords.

	❍ Solliciter le soutien de la collectivité pour 
utiliser correctement la terminologie 
relative aux peuples autochtones.

Pratiques judicieuses :
Agence des services

communautaires tłıc̨hǫ
Les plans intégrés fondés sur la 

culture et le projet d’histoire  
tłıc̨hǫ ont été créés pour aider les 
éducateurs à intégrer la langue et 

la culture tłıc̨hǫ dans toutes les 
matières scolaires.

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division du Sahtú

Le personnel organise des leçons 
sur des thèmes qui correspondent 

à la saison. Toutes les matières 
enseignées intègrent l’apprentissage 

du thème choisi et la langue de la 
collectivité. 

Apprenez comment les  
« vérités qui dérangent » 
sont importantes dans le 
processus de réconciliation 
en visionnant la vidéo de 
Dëneze Nakehk’o. 



70   Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Adapter le contenu des programmes d’enseignement  
aux cultures autochtones 
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone. 

Comment utilisez-vous actuellement les programmes d’études 
Dene Kede et Inuuqatigiit?
Énumérez les liens que vous avez su créer avec les programmes, 
le matériel que vous avez utilisé et les leçons que vous avez tirées 
de ces documents essentiels.
Comment ces programmes d’études vous ont-ils influencé(e)?

Nommez les gardiens des savoirs à l’école et dans la collectivité. 
Qui peut vous aider à comprendre les programmes Dene Kede et 
Inuuqatigiit et à les intégrer aux activités organisées en classe?
Comment ces programmes d’études vous ont-ils influencé(e)?

Comment avez-vous intégré les valeurs traditionnelles de votre 
collectivité dans votre pratique de l’enseignement, explicitement 
et implicitement?
Nommez quelques autres façons dont vous pourriez vous y 
prendre.
Si vous êtes à court d’idées, demandez aux personnes-ressources 
que vous venez de mentionner.

Nommez certains des sujets d’actualité dans votre collectivité. 
Ce pourrait être, par exemple, l’autonomie gouvernementale, 
la gestion du caribou, la préservation des langues, les arts 
autochtones, les infrastructures, l’habitation, les garderies, le 
changement climatique.
Comment pouvez-vous impliquer les membres de la collectivité 
lorsque vous parlez de ces sujets avec vos élèves en enseignant le 
programme d’études obligatoire?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    71

NOTES

Adapter le contenu des programmes d’enseignement  
aux cultures autochtones 



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     72

Offrir des expériences culturelles 
essentielles
Offrir des expériences culturelles 
essentielles est la pierre angulaire 
de l’éducation autochtone. En effet, en 
positionnant l’élève comme un apprenant 
actif, on favorise son apprentissage. Créer 
des expériences culturelles essentielles, c’est 
amener les élèves à développer des aptitudes, 
à approfondir la compréhension de leur 
culturel, et à acquérir des connaissances, ce 
qui en fera des personnes compétentes. 
La valeur de chaque activité est renforcée 
par l’apprentissage des pratiques et des 
récits traditionnels, les séjours sur les terres 
ancestrales et l’usage continu des langues 
autochtones. Dene Kede et Inuuqatigiit en 
constituent l’assise.

Les expériences culturelles essentielles 
doivent être complètes. Elles sont souvent 
pratiques, font appel aux sens et sont 
mises en scène de manière spiralaire. Elles 
devraient refléter les façons traditionnelles 
d’apprendre des enfants qui sont exposés à 
des techniques de base et qui se complexifient 
à mesure que l’élève apprend. Les expériences 
culturelles essentielles utilisent du contenu, 
des enseignements et des pratiques 
d’apprentissage autochtones. Qui plus est, les 
éducateurs qui participent à ces expériences 
culturelles et s’en imprègnent pourront 
déceler de nouvelles façons d’adapter 
leur pratique aux cultures autochtones 
et progressivement saisir comment la 
collectivité où ils vivent voit les choses.
Ces expériences culturelles peuvent se faire 
sur les terres ancestrales, dans la collectivité, 
ou à l’école. Du temps devrait être prévu pour 
que les élèves interagissent avec les aînés et 
les membres de la collectivité et apprennent 
d’eux. Les aînés raconteront souvent des 
récits aux élèves. Ces récits tourneront autour 
d’un sujet de manière holistique, autour d’une 
idée comprenant plusieurs récits et exemples 
concrets, pendant une bonne période, jusqu’à 
ce que l’idée soit bien établie.

« Le camp culturel, c’était 
mon moment préféré de l’année. 
Les aînés nous enseignaient des 

éléments de la culture. Être là avec 
toute l’école pour apprendre ensemble, 

c’est génial! »

~ Regan Grandjambe,  
élève, école Chief T’Selehye,  

Fort Good Hope



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    73

La vérité ou le sens est plus souvent implicite 
qu’explicite et fait partie intégrante de 
l’histoire. Il revient donc à la personne qui 
écoute de tirer le nécessaire de ce qu’elle 
a entendu.
C’est ainsi que les aînés incitent 
l’auditeur à réfléchir. Les éducateurs 
jouent un rôle essentiel dans 
ces expériences significatives en 
s’assurant que les élèves suivent des 
cours préparatoires et postérieurs à 
ces apprentissages, les rendant ainsi 
prêts pour l’expérience et capables de 
réfléchir ensuite aux compétences et 
aux connaissances qu’ils y ont acquises. 
Ces expériences culturelles essentielles 
ne sont pas menées isolément. Elles sont 
authentiques sur le plan culturel et se 
déroulent dans la langue autochtone, 
dans la mesure du possible.
Les activités de suivi qui 
ancrent l’apprentissage des 
élèves doivent continuer 
de mobiliser les 
pratiques autochtones 
tout en établissant un 
lien entre celles-ci et les 
différentes matières du 
programme d’études.

« Mon père m’a 
beaucoup enseigné… Partout 

où il allait, il m’amenait avec lui… 
Amener les enfants en nature… Il faut 

qu’ils y aillent pour voir par eux-mêmes… 
Il faut qu’ils ressentent ce que c’est, qu’ils 

en fassent l’expérience. C’est la seule manière 
d’apprendre et c’est comme ça  

qu’on m’a enseigné. »

~ Elder Mary Effie Snowshoe, aînée,  
Fort McPherson  

(James, 2016, p. 102)

Les connaissances culturelles, notamment 
quel type de neige utiliser pour construire 
un igloo et comment disposer les blocs de 
neige, s’acquièrent avec l’expérience. Des 
élèves de l’école Mangilaluk collaborent 
pour faire un igloo.

Regardez la vidéo de 
Sharon Allen qui parle 
de la nécessité d’avoir 
accès à des gardiens du 
savoir autochtone dans 
les écoles.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues   74

« J’adore regarder les enfants 
s’amuser en vivant la culture dénée 

en classe. Je suis heureuse de contribuer à 
intégrer leur culture et leurs traditions dans leur 

expérience scolaire. C’est tellement important : il faut 
motiver nos enfants à apprendre leur langue pour que la 

culture dénée reste vivante et qu’elle rayonne. Chaque année, 
les enfants de notre école attendent avec impatience le camp 
culturel que j’organise au printemps. Ils commencent à m’en 

parler dès le début de l’année. C’est une joie de voir que le camp 
leur tient à cœur. Nous apprenons à dépouiller des rats musqués 
et des castors, plumer des canards, vider des poissons, préparer 

des remèdes avec de la gomme d’épinette, et bien d’autres choses. 
C’est l’occasion de présenter notre culture au personnel qui vient 

du Sud et c’est un agréable moment passé tous ensemble à 
travailler dehors. »

~ Regina Lennie, monitrice de langue autochtone,  
école Chief T’selehye, Fort Good Hope  

(infolettre de l’AETNO, 2019)

Les jeux traditionnels dénés sont un excellent 
moyen pour les élèves de développer leur 
sens de l’observation et leur esprit d’équipe. 
Naveah Gargan s’exerce au lancer du serpent 
des neiges.

Les expériences d’apprentissage 
authentiques aident les élèves à développer 
leurs compétences culturelles. L’école 
Deninu montre à des élèves comme 
Brielle McKay comment apprêter la viande 
d’orignal.



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    75

Offrir des 
expériences 
culturelles 
essentielles

L’apprentissage d’une langue sur le 
vif ancre les rapports au territoire, 
aux espèces sauvages et à autrui. 
L’enseignant Ty Hamilton parle 
Wııl̀ııd̀eh Yatıì durant une excursion sur 
les terres ancestrales avec ses élèves.

« Quand j’ai 
commencé à aller aux 

camps culturels de l’école, 
j’apprenais énormément. 

Aujourd’hui, quand j’y vais, j’ai une 
position de leader et je peux faire part

de mon savoir et des méthodes
traditionnelles à mes pairs et à mes 

enseignants. Je suis heureux de passer du 
temps avec les élèves plus jeunes et de leur 

apprendre les compétences et les modes 
de vie dénés. »

~ Ty Lafferty, élève, école 
secondaire St. Patrick, 

Yellowknife

Regardez la vidéo 
de Joe Dragon qui 
discute de la façon de 
trouver sa place dans 
la collectivité.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

76    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS

Offrir des expériences culturelles essentielles
Les expériences culturelles essentielles : 
une bonne pratique d’enseignement
Les expériences culturelles essentielles 
sont authentiques, pratiques ou centrées 
sur l’activité. Elles sont organisées de façon 
répétée au fil du temps pour permettre aux 
élèves de consolider leurs compétences ou 
leurs connaissances, comme en spirale, à leur 
propre rythme. Une expérience essentielle 
peut comprendre plusieurs activités qui, 
ensemble, forment une expérience holistique 
et équilibrée de l’apprentissage de la relation 
à soi, à autrui, au territoire et à la spiritualité. 
Ainsi, les expériences culturelles essentielles 
se prêtent naturellement à une approche 
spiralaire, expérientielle, holistique et 
relationnelle de l’enseignement. (Dene Kede, 
Manuel de ressources pour les enseignants, 
1993b)

Les tâches authentiques et les expériences en 
classe qui respectent et intègrent ce savoir, 
le vécu des élèves et leur vision du monde 
sont corrélées à l’amélioration de la réussite 
scolaire, à la réduction du décrochage chez 
les élèves autochtones et à une plus grande 
conscience de leurs propres capacités. 
(Demmert, 2001; McCarty et Lee, 2014; 
Mmari et coll., 2010)

Dans la 
mesure du possible, 
les aînés participent 

aux expériences culturelles 
essentielles, car ils sont la

source principale de toutes  
les connaissances  

accumulées depuis des
générations.

Les écoles sont 
considérées comme

l’endroit où l’on croit à la 
pérennité de la

culture et où l’on transmet  
et promeut les  
connaissances 
traditionnelles.

Les élèves
prennent conscience

du rôle et des 
responsabilités qui leur 
incombent de perpétuer 
les connaissances et, par 

extension, la culture.

IM
PA

CTS 

IM
PA

CTS 

IM
PA

CTS 



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    77

ACTIONS CONCRÈTES

Offrir des expériences culturelles essentielles

	❍ Être réceptif aux nouvelles expériences 
et sortir de sa zone de confort. Cela peut 
s’avérer difficile ou inconfortable au début, 
mais il faut voir ces expériences, traditions 
et pratiques sous un nouvel angle.

	❍ Accueillir en classe des aînés et des gardiens 
des connaissances.

	❍ Favoriser la narration orale et la mettre 
en valeur comme moyen d’apprentissage 
aussi bien dans la classe que dans la nature. 
Apprendre des aînés comment transmettre 
des connaissances en racontant des histoires 
et s’intéresser à cette façon de faire.

	❍ Intégrer des expériences culturelles 
essentielles dans les plans de cours en 
veillant à ce qu’il y ait une grande variété 
de thèmes et en consultant les gardiens des 
connaissances pour regrouper des idées.

	❍ Favoriser l’apprentissage centré sur l’élève 
où les expériences culturelles essentielles 
sont valorisées. (ex. écouter des histoires, 
observer, faire des activités pratiques ou des 
entretiens).

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division du Dehcho 
Les élèves de l’école participent à un 

camp d’automne à l’extérieur de la ville, 
organisé par le personnel de l’école, les 
aînés et les gardiens du savoir, et ils y 
suivent des cours de langue. L’objectif 

de ces camps est de faire découvrir 
aux élèves les langues d’une manière 

authentique sur le plan culturel. 

Pratiques judicieuses :
Commission scolaire francophone des 
Territoires du Nord-Ouest (CSFTNO)
Les écoles de la CSFTNO collaborent 
avec les communautés autochtones 

pour offrir des expériences culturelles 
authentiques. Cela comprend un 

camp printanier pendant lequel les 
élèves de toutes les classes, encadrés 
par des membres des communautés, 

apprennent par l’expérience.

	❍ Prévoir des expériences culturelles 
essentielles, les organiser et les promouvoir 
en collaboration avec des experts culturels 
locaux et des aînés. Il peut s’agir de sorties 
en nature, de chasse, de piégeage, de 
pêche, de cueillette ou de préparation 
d’aliments ou de remèdes traditionnels. 
Il est également utile de consulter le 
coordonnateur de l’éducation et des 
langues autochtones.

	❍ Préparer les élèves en leur enseignant à 
l’avance les protocoles culturels à suivre, et 
être conscient des différences régionales. 
Montrer comment se comporter de manière 
respectueuse avec les aînés et faire preuve 
de réciprocité en guise de respect à l’égard 
de leurs connaissances.

	❍ Demander aux aînés s’ils souhaitent 
obtenir de l’aide pour remplir les formalités 
administratives de l’école, comme les 
modalités de paiement ou la vérification du 
casier judiciaire.

	❍ Concevoir des expériences culturelles 
essentielles qui permettent l’apprentissage 
spiralaire chez les élèves. Guider ceux-ci 
dans la recherche de liens qui unissent ces 
expériences et leurs acquis antérieurs, et 
favoriser la réflexion.



78    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS 								      

Offrir des expériences culturelles essentielles
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone. 

Quelles sont les expériences culturelles essentielles offertes à 
votre école actuellement?
Comment ces expériences s’insèrent-elles dans 
l’apprentissage spiralaire?
Comment votre école encourage et soutient-elle l’intégration 
des expériences culturelles essentielles pour tous les élèves 
de tous les niveaux?

Quelles autres expériences culturelles essentielles aimeriez-
vous voir votre école offrir?
Quels appuis et ressources sont nécessaires pour les réaliser?

Décrivez une expérience culturelle essentielle utilisée dans 
votre pratique d’enseignement.
Comment avez-vous intégré cette pratique autochtone à 
l’expérience?
Comment avez-vous intégré cette pratique à votre matière?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     79

NOTES

Offrir des expériences culturelles essentielles 





Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Nos langues 
Revitaliser les langues autochtones



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    81

C’est le moment de renforcer le soutien à 
l’enseignement des langues autochtones. Les 
plus récentes données de recensement du 
Canada (2016) ont rapporté que le nombre 
de personnes qui peuvent parler une langue 
autochtone au Canada est en augmentation 
depuis 2006. (Statistique Canada, 2017, 2018)
L’apprentissage est aussi plus fréquent que 
jamais. Les TNO comptent neuf langues 
autochtones officielles. Les écoles enseignent 
les langues autochtones de la collectivité où 
elles se situent.
À l’automne 2020, on a mis la touche finale au 
programme « Nos langues » et il est devenu 
la base obligatoire des cours de langues 
autochtones dans toutes les écoles ténoises. 
La devise du programme est Ensemble, 
revitalisons nos 
langues. Pour atteindre 
cet objectif, il faudra 
la participation des 
résidents, des élèves et du 
personnel scolaire.

Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Nos langues : 
Revitaliser les langues autochtones
Revitaliser les langues autochtones  est 
plus important que jamais. La langue forme 
la base de la culture. Les écoles jouent un 
rôle essentiel dans la revitalisation des 
langues. Il est déplorable que si peu de jeunes 
aient entendu les récits des aînés dans leur 
langue ancestrale. Rares sont les jeunes qui 
maîtrisent assez leur langue pour bien la
comprendre, transmettre les connaissances, 
ou se laisser captiver par les histoires jadis 
racontées dans les langues ancestrales.
Malgré la perte et le désespoir qui ont marqué 
le siècle dernier, un important mouvement est 
apparu en faveur de la revitalisation et de la 
réappropriation des langues autochtones. Les 
nombreuses possibilités actuelles ont de quoi 
réjouir. Plusieurs personnes prennent des 
mesures pour se réapproprier leurs langues 
et plusieurs centres de la petite enfance, 
écoles, établissements postsecondaires et 
collectivités des TNO et du reste du Canada 
se sont engagés dans une campagne active de 
revitalisation des langues autochtones.
Ce mouvement est basé sur la conviction 
que les langues autochtones ne doivent pas 
seulement survivre, mais prospérer grâce au 
temps, à l’énergie et aux ressources consacrés 
à leur revitalisation. Cet objectif trouve écho 
dans la Déclaration des Nations Unies sur les 
droits des peuples autochtones (DNUDPA).

  Our  Languages
Curriculum (OLC) and Program of Study

Fall 2020

   | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é | Echaot’ı ̨Kǫ́é Dene Zhat é | Mòla Tłıc̨hǫ | Pehdzéh Kı ̨ ́Dehcho Zhat é | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é

 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Behchokǫ̀ Tłıc̨hǫ |  Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat 
é 

Gamèt  ̀T
łıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | sākaw nēhiyawēwin | Wııl̀ııd̀eh Yat ı ̀| Gamèt  ̀Tłıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | sākaw nēhiyawēwin | 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Behchokǫ̀ Tłıc̨hǫ |  Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat 
é 

Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in | Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in Siglitun | Din-

 | 

Gwichya Gwich’in | Bush Cree | Dëne Dédlıné Yat é | Gwichya Gwich’in | nēhiyawēwin  | Dëne Dédlıné Yat é | K’alot’įne | Bush Cree | Dëne 

Deh Gáh Got’ıę̨ | Wekweèt  ̀Tłıc̨hǫ | Katł’odeeche Dene Yat é | Kangiryuarmiutun | Łıı́d́lıı̨ ̨Kų́ę́ Dehcho Dene Zhat é | Deh Gáh Got’ıę̨ | 

Degaogot’įne | Tthets’éhk’e Délı ̨Dehcho Dene Zhat é | K’agee Tu Dehcho Dene Zhat é | Dëne Sųłıné Yat é | Degaogot’įne | Tthets’éhk’e Délı ̨ 

   | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é | Echaot’ı ̨Kǫ́é Dene Zhat é | Mòla Tłıc̨hǫ | Pehdzéh Kı ̨ ́Dehcho Zhat é | Sambaa K’e Dehcho Dene Zhat é

 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Behchokǫ̀ Tłıc̨hǫ |  Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat 
é 

Gamèt  ̀T
łıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | sākaw nēhiyawēwin | Wııl̀ııd̀eh Yat ı ̀| Gamèt  ̀Tłıc̨ho | Michif | What  ̀Tłıc̨ho | Sākaw Nēhiyawēwin | 

 Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | Dene Zhat é | Tłıc̨hǫ Yat ı ̨ ̀ | Pehdzéh Kı ̨ ́Dehcho Zhat e | Dehcho Dene Zhat é | Uummarmiutun | 

Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in | Siglitun | Dinjii Zhu’ Ginjiik | Tetsǫ́t’ıné Yat e | Teetl’it Gwich’in Siglitun | Din-

 | 

Gwichya Gwich’in | Bush Cree | Dëne Dédlıné Yat é | Gwichya Gwich’in | Bush Cree | Dëne Dédlıné Yat é | Gwichya Gwich’in | Bush Cree | 

 

Shútaot’įne | K’alot’įne | nēhiyawēwin | K’ashógot’įne | Nahɂą Dehé Dene Zhat é | Sahtúot’įne | Shıhgot’ıne | Shútaot’įne | K’alot’įne |

 

Shútaot’įne | K’alot’įne | nēhiyawēwin | K’ashógot’įne | Nahɂą Dehé Dene Zhat é | Sahtúot’įne | Shıhgot’ıne | Shútaot’įne | K’alot’įne |

OUR LANGUAGES COVER.indd   1OUR LANGUAGES COVER.indd   1 2020-07-30   1:49 PM2020-07-30   1:49 PM

Écoutez Sarah Jerome qui 
partage son expérience de la 
perte de sa langue et souligne 
la responsabilité de se la 
réapproprier.



82      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

CETTE SECTION DU GUIDE 
DÉTAILLE TROIS CHAMPS 
D’ACTION QUI AIDENT LES 
ÉDUCATEURS À REVITALISER 
LES LANGUES AUTOCHTONES :

Renforcer les programmes de base et 
d’immersion en langues autochtones  : 
Soutenir les programmes en langues 
autochtones offerts dans les écoles.

Amener la communauté à participer aux 
programmes de langues autochtones : 
Recommander que l’école et la collectivité 
travaillent de concert pour dynamiser les 
efforts de revitalisation.

Faire participer toute l’école à l’usage 
des langues : S’assurer que les langues 
autochtones de la collectivité sont utilisées 
partout dans l’école lorsque c’est possible.

Visionnez la vidéo Four 
Directions produite par 
Darkspark, un projet mené à 
bien par les jeunes de Fort 
Providence et l’enseignante 
Diana Gargan, qui livre 
un message sur la 
collectivité et sa culture.

Les peuples autochtones
ont le droit de revivifier, d’utiliser, de 

développer et de transmettre aux générations 
futures leur histoire, leur langue, leurs traditions 
orales, leur philosophie, leur système d’écriture et 

leur littérature, ainsi que de choisir et de conserver 
leurs propres noms pour les communautés, les lieux et les 
personnes. Les États prennent des mesures efficaces pour 

protéger ce droit et faire en sorte que les 
peuples autochtones puissent comprendre les procédures 

politiques, juridiques et  administratives, et y être 
compris, en fournissant, si nécessaire, des services 
d’interprétation ou d’autres moyens appropriés.

~ Article 13.1 de la DNUDPA, 
2007, p. 13



Guide sur l’éducation et les langues autochtones   83

Renforcer les programmes de base et 
d’immersion en langues autochtones 
Renforcer les programmes de base et 
d’immersion en langues autochtones est 
essentiel à la revitalisation de ces langues. Les 
deux types de programme reposent sur les 
efforts combinés des parents, des Aînés, des 
enseignants et des leaders communautaires.
Tout au long de leur parcours, les élèves ont 
besoin d’encouragement et de soutien :  
avec le soutien adéquat, ils connaîtront la 
joie d’apprendre et de parler leur langue 
ancestrale.
Dans la plupart des écoles ténoises, le 
programme de base d’enseignement en 
langues autochtones est un programme de 
langue seconde (environ 90 heures de cours 
par année). Certaines écoles trouvent des 
façons d’accroître le temps d’enseignement 
par l’ajout d’expériences culturelles 
authentiques en langues autochtones au 
programme scolaire, en plus d’encourager 
tous les membres du personnel à intégrer 
des éléments de langues autochtones à leur 
enseignement. Quelques écoles ténoises 
ont déjà mis en œuvre des programmes 
d’immersion en langues autochtones 
et d’autres ont récemment entrepris ce 
processus.
Un programme dynamique d’apprentissage 
des langues autochtones profite non 
seulement aux élèves, mais à toute la 
collectivité, car il multiplie les possibilités 
d’enrichissement de la culture et renforce les 
liens.
Cette approche considère qu’une 
collaboration avec les membres de la 
collectivité résolus à se réapproprier 
leurs langues ancestrales est essentielle 
à l’élaboration de programmes scolaires 

efficaces. Pour enrichir les programmes de 
langue et les méthodes d’enseignement, 
on emploie des stratégies basées sur les 
résultats de recherches, comme dans le 
nouveau programme Nos langues. Axé sur 
les compétences et s’adressant aux élèves 
de la prématernelle à la 12e année, Nos 
langues est un programme qui fournit aux 
moniteurs de langues autochtones des 
stratégies d’enseignement et des objectifs 
d’apprentissage pour les cours de base.
Plutôt difficile, l’apprentissage d’une nouvelle 
langue peut poser un défi de taille. Dans 
les programmes de base de langues, non 
seulement le nombre d’heures de cours joue-
t-il un rôle essentiel pour la réussite, mais le 
nombre d’années consécutives consacrées à 
l’étude de la langue compte également. Du 
fait de la colonisation, ce n’est qu’à l’école que 
bon nombre d’élèves s’initient à leur langue 
ancestrale.
Des études démontrent que le cerveau 
humain, en particulier au cours de l’enfance, 
possède une capacité étonnante pour 
comprendre et assimiler plusieurs langues 
en contexte d’immersion. Celle-ci doit se faire 
dans des situations réelles, où l’on emploie 
des phrases complètes.
L’ensemble du personnel scolaire joue un rôle 
dans le soutien des programmes de langues 
autochtones. La direction et les enseignants 
de soutien aux programmes, comme les 
responsables pédagogiques, doivent faire 
des programmes de base et d’immersion 
une priorité. Il est important que tous les 
employés de l’école tiennent à cœur les 
programmes et s’engagent eux aussi dans 
l’apprentissage des langues. 

 



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    84

« Transmettre la 
langue et la culture aux jeunes, 

c’est ce que je préfère. 
Quel bonheur de regarder les élèves jouer, 

discuter et s’amuser dans une langue autochtone.
Pour ce cours, nous suivons le programme Nos 

langues. Plutôt que faire répéter ou mémoriser des mots, 
nous encourageons les élèves à converser entre eux. Pour 

ce faire, nous leur enseignons le vocabulaire, puis nous les 
amenons à parler la langue avec des jeux, des chansons, 

des marionnettes, des livres d’histoires et des outils 
technologiques. Nous visitons aussi la communauté et 
nous invitons des aînés à venir en classe pour discuter 

avec les élèves. »

~ Mary Joan Lafferty, monitrice de langue 
autochtone, école secondaire Sir John Franklin, 

Yellowknife (infolettre de l’AETNO, 2019)

Si les enseignants de langues 
autochtones sont les figures de 
proue de la revitalisation des langues 
autochtones, il n’en demeure pas moins que 
chaque membre du personnel scolaire y contribue. 
Des enseignantes comme Sharon Allen et Bernice 
Gargan de la Première Nation Łııd́lıı ̨̨ Kų́ę́ collaborent 
et transmettent leur passion pour la langue par des 
leçons dynamiques.

Dans les cours d’immersion 
de langues autochtones, les 
enseignants et les élèves 
s’expriment en langue autochtone 
toute la journée, ce qui accélère 
l’apprentissage linguistique. Dès la 
prématernelle, des enseignantes 
comme Edith Mackeinzo créent 
des expériences d’apprentissage 
authentiques pour les élèves. 
Quinn Highfield exerce ses 
compétences langagières en 
saluant les aînés marionnettes 
chaque matin.

Apprenez-en plus sur 
l’importance d’avoir deux 
personnes qui parlent la 
langue autochtone régionale 
dans la classe en regardant 
cette vidéo de Gladys Alexie 
et Maureen Pokiak.



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    85

« Je me sens liée 
à la langue 

et à la culture, parce que la 
langue fait partie de nous et qu’il 

est important de l’apprendre. »

~ Addy, élève, école primaire 
Elizabeth Mackenzie, 

 Behchokǫ̀

Renforcer les 
programmes de base 
et d’immersion en 
langues autochtones 

Les jeux avec « écran » (proposés dans le 
programme Nos langues) permettent de 
s’exercer à poser des questions, à fournir 
des explications, à clarifier ses propos et 
à donner des instructions. L’aîné Frank 
Arrowmaker utilise des images pour 
expliquer l’ordre des mots en tłıc̨hǫ aux 
élèves de l’école Jean Wetrade.

Regardez la vidéo d’Erica Thompson 
pour en savoir plus sur les difficultés 
rencontrées dans le soutien des 
professeurs de langues qui ne font 
pas partie de l’école.



86      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS

Renforcer les programmes de base et d’immersion  
en langues autochtones
Offrir des expériences culturelles clés
Dans un programme d’immersion complète, 
l’ensemble des activités et de l’enseignement 
se déroule idéalement dans la langue 
autochtone, à l’exception des cours de langue 
anglaise. Dans un programme de base, la 
meilleure façon d’aider les élèves à devenir 
compétents est d’emprunter des stratégies 
aux programmes d’immersion complète, soit 
de les placer le plus souvent possible dans 
situations où la langue parlée est celle du 
programme. (Nos langues, 2020, p. 6)
Quand le cours de langue n’est plus « restreint 
aux périodes à l’horaire et qu’il se déploie 
dans les autres aspects du programme, 
le contexte d’apprentissage devient plus 
authentique ». Les programmes de langues 
sont aussi consolidés par « la valorisation, le 
soutien de la direction, le renforcement positif 
et une attitude constructive de la part du 
personnel ». (Jones, 1995, p. 156)
L’un des grands principes d’une approche 
intensive de l’enseignement des langues 
réside dans le fait que le moniteur et les 
élèves doivent utiliser la langue en 
question pour toutes leurs 
interactions en classe. 
L’assiduité est donc de 
mise des deux côtés. 
Élever les attentes 
favorise l’apprentissage. 
« Les explications, 
instructions, 
félicitations, directives, 
questions et réponses 
doivent toutes être 
énoncées dans la langue 
d’immersion. » (Nos 
langues, 2020)

Les avantages considérables 
d’apprendre les langues autochtones
Leroy Little Bear affirme que « la langue 
constitue l’objet le plus important de 
l’apprentissage humain. Elle est dépositaire 
des expériences et de tout le savoir collectif 
d’un peuple, d’une société ou d’une nation. 
La guérison et les progrès sociaux ne seront 
possibles que lorsque les peuples autochtones 
pourront à nouveau, grâce à leurs langues, 
penser selon les modes sacrés, d’où 
l’importance de faire des langues autochtones 
un élément central des programmes. »  
(Little Bear, 2009, p. 22).
« Une utilisation judicieuse des langues 
comme outil d’alphabétisation et 
d’éducation a un effet favorable sur 
l’accès à l’apprentissage, l’inclusion dans 
les écoles et les résultats scolaires. En 
éducation, on observe une diminution du 
taux d’absentéisme et une amélioration des 
résultats scolaires lorsqu’on a recours à la 
langue maternelle. » (Fontaine, 2012, p. 6)

Les moniteurs 
sont considérés comme 
de véritables gardiens

de la langue. Afin d’améliorer 
leur pédagogie et leur propre 

maîtrise de la langue, ils doivent 
obtenir d’être encadrés et 

doivent poursuivre leur 
perfectionnement

professionnel

La participation
de toute l’école à 

l’apprentissage des
langues met en lumière leur 

valeur aux yeux des élèves. Ils 
feront des liens entre les   
concepts appris, la terre  

et les lieux  
de leursancêtres.

IM

PACTS

IM
PA

CTS 



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues   87

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division 

de Beaufort-Delta
Chaque jour, le personnel et les élèves se 

réunissent dans le hall pour prier et étudier 
les langues autochtones de la région. Dans 
des groupes d’âges variés, chacun apprend 

du vocabulaire et des phrases nouvelles tirés 
du calendrier culturel et des pièces de théâtre 

dans ces langues.

Pratiques judicieuses :
Agence des services communautaires tłıc̨hǫ, 

Conseil scolaire de division du Dehcho et 
Conseil scolaire de division du Sahtú

En 2022, des programmes d’immersion ont 
été mis en place dans les écoles de chacun 

de ces organismes scolaires. Les programmes 
d’immersion en langue autochtone sont de 

plus en plus nombreux aux TNO,  
car les écoles et les collectivités accordent 

la priorité à la revitalisation et à la 
réappropriation des langues.

ACTIONS CONCRÈTES

Renforcer les programmes de base et d’immersion en langues 
autochtones

	❍ Encourager les moniteurs de langues 
autochtones à parler la langue en tout 
temps.

	❍ Inciter les élèves à s’enseigner les uns 
aux autres et à créer leurs propres outils 
d’apprentissage linguistiques, qu’ils 
utiliseront au sein de la classe, de l’école et 
de la collectivité.

	❍ Organiser des moments d’expérience 
linguistique, comme des assemblées ou 
des moments de présentation des projets 
étudiants.

	❍ Encourager la mise en commun des outils 
et des ressources avec les élèves d’autres 
écoles qui parlent la même langue.

	❍ Inviter le personnel à consulter le site 
web Nos langues, qui offre de nombreuses 
ressources pertinentes pour toute l’école : 
https://www.ourlanguagesnwt.com/ 

	❍ Consacrer une salle de classe aux cours de 
langues autochtones.

	❍ Encourager les locuteurs des langues à les 
employer ailleurs qu’en classe : à la cuisine, 
au gymnase ou au terrain de jeux.

	❍ Employer la langue locale dans différentes 
situations dans le cadre de l’apprentissage 
spiralaire. Les directeurs devraient réserver 
les plus longues périodes à l’horaire aux 
cours de base de langues, afin que les 
élèves aient la chance de se plonger dans 
l’apprentissage de leur langue.

	❍ La direction et les responsables 
pédagogiques doivent montrer l’exemple 
en étudiant eux aussi les langues, en plus 
d’encourager le personnel à participer aux 
activités linguistiques.

	❍ Créer une zone réservée aux langues 
autochtones dans la classe de langues ou 
dans l’école. Parler exclusivement une 
langue autochtone implique un effort 
qui aidera les apprenants (incluant les 
éducateurs) à parfaire leurs compétences 
linguistiques.

	❍ Combiner l’apprentissage des langues avec 
d’authentiques expériences culturelles. 
Lorsque possible, les expériences sur 
les terres ancestrales comme les travaux 
pratiques en classe devraient se dérouler en 
langue autochtone.

	❍ Communiquer aux familles les notions 
linguistiques vues en classe pour qu’elles 
puissent être utilisées à la maison.



88     Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Renforcer les programmes de base et d’immersion en langues 
autochtones
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone.

En plus des moniteurs de langue, qui sont les locuteurs de langue 
autochtone au sein de votre école?
Décrivez comment ces personnes sont des ressources langagières 
et des gardiens de la langue.

Comment les moniteurs de langues autochtones et les enseignants 
des autres matières collaborent-ils en vue d’enrichir l’enseignement 
donné dans toutes les salles de classe?

Dans quelle mesure l’équipe de direction de l’école, y compris le 
directeur et l’enseignant de soutien aux programmes, travaille-t-elle 
également avec le moniteur de langues autochtones pour favoriser 
la progression linguistique?

Quelles ont été les répercussions du déclin de l’utilisation des 
langues autochtones dans votre collectivité?
Si vous l’ignorez, demandez à un ami qui en est membre de vous en 
apprendre davantage à ce sujet.

Dans quelle mesure vous ou d’autres personnes dans la collectivité 
avez-vous remarqué l’augmentation du désir de revitaliser la 
langue et de faire des efforts dans ce sens?
Quelle incidence cela a-t-il dans votre collectivité?

Le cas échéant, décrivez le programme d’immersion en langues 
autochtones actuellement offert par votre école.
Comment comptez-vous appuyer le programme, s’il existe?
Sinon, votre école a-t-elle un plan pour mettre en œuvre ce type de 
programme?
Quels sont les obstacles à la création d’un programme d’immersion?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     89

NOTES

Renforcer les programmes de base et d’immersion en langues 
autochtones



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     90

Amener la communauté à participer aux 
programmes de langues autochtones

« Avant qu’ils 
viennent visiter ma classe, j’ai 

joint les membres de la communauté 
et les autres invités. Je voulais qu’ils soient 

au fait des compétences linguistiques et 
des champs d’intérêt de mes élèves. Je leur ai 
montré toutes les phrases apprises par mes 

élèves dans le module, pour que les échanges 
correspondent à leur niveau de compréhension.  
Je voulais que mes élèves vivent une réussite. »

~ Sharon Allen, enseignante de déné 
zhatie, Fort Simpson, programme 

d’enseignement Nos langues, 
p. 25

Amener la communauté à participer aux 
programmes de langues autochtones 
est un objectif mis en valeur par les 
programmes Dene Kede et Inuuqatigitt,  
qui rappellent aux éducateurs qu’il est 
possible d’obtenir la participation 
communautaire de diverses façons.  
Les écoles doivent créer un  
environnement accueillant où les 
locuteurs de la langue comme les 
Aaînés et les autres membres de 
la collectivité se sentent invités à 
venir discuter avec les élèves pour  
que ceux-ci s’exercent à entretenir  
des conversations authentiques.

Les aînés sont les gardiens des langues 
et des connaissances ancestrales. 
Freda Alunik partage son savoir avec 
des élèves de 7e année à Inuvik.

Écoutez Dorothy Ruben 
et Edith Mackeinzo nous 
parler de leur parcours de 
réappropriation de la langue 
dans le cadre du Programme 
mentor-apprenti (PMA) du 
gouvernement des Territoires 
du Nord-Ouest.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    91

« La langue et la 
culture sont importantes 
pour moi parce que ma 

famille me les a transmises. C’est 
la manière dont j’ai grandi et c’est 

ce qui construit mon identité. »

~ Victoria Gordon, Victoria 
Gordon, élève, école Moose 

Kerr, Aklavik

Il est également recommandé d’aller à 
la rencontre des locuteurs des langues 
autochtones de la collectivité. On peut 
proposer aux élèves de participer à un 
camp culturel, d’assister à une réunion 
gouvernementale locale, de participer à une 
émission de radio ou de parler la langue à 
l’épicerie. La direction devrait encourager 
les moniteurs à intégrer au programme la 
participation d’aînés ou de locuteurs des 
langues. Cette approche permet aux élèves de 
parler la langue avec d’autres personnes que 
leur enseignant.
Les efforts de revitalisation et de 
réappropriation portent leurs fruits lorsque la 
collectivité et l’école s’unissent afin de faire de 
l’apprentissage et de l’usage de la langue une 
priorité.

Grâce aux stations de radio locales, 
les élèves contribuent à la vie de la 
collectivité tout en consolidant leurs 
compétences linguistiques. Les élèves de 
l’école communautaire Mezi s’amusent en 
pratiquant le tłıc̨hǫ.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues   92

« Le temps est 
venu de travailler tous 

ensemble la même  
peau d’orignal. »

~ Seamus Quigg, 
ancien surintendant,  

Conseil scolaire de  
division du Sahtú

« La plupart des 
aînés parlentla langue et je 

veux pouvoir les comprendre. »

~ Lawson Liske-Nayally, élève,  
école Mildred Hall,  

Yellowknife

« Il incombe à chaque membre du personnel scolaire de veiller à ce que 
les élèves puissent établir des liens entre les récits et les expériences des 
aînés et le programme d’études. » (Dene Kede, 2002, p. 28) Il est donc essentiel 
de créer un environnement propice à la transmission du savoir des aînés. Dëneze 
Nakehk’o, travailleur de soutien culturel autochtone, écoute les aînés Verna 
Crapeau et Edward Doctor retracer l’origine des noms traditionnels des routes.

Nous pouvons tous apprendre de nos aînés. En sollicitant 
la participation des aînés et des autres membres de la 
communauté dans la formation scolaire, on apprend aux 
élèves à valoriser les talents et les compétences uniques 
de chacun. Lillian Elias, Shannon Kailek et Donna Johns font 
des œuvres artisanales traditionnelles ensemble.



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    93

Amener la communauté 
à participer aux 
programmes de langues 
autochtones En invitant les membres de la 

communauté à participer à la 
formation des élèves, on souligne que 
l’éducation, c’est l’affaire de tous. April 
Bell, membre des Services de police 
communautaires et autochtones de la 
GRC, apprend le perlage aux élèves.

« Réapprendre sa 
langue  n’est pas facile; il faut 
que ça devienne une passion. 

Il faut s’en soucier tellement qu’on 
ferait n’importe quoi pour y arriver. C’est 

un travail énorme, mais taillé à notre mesure 
– à la mesure de chacun d’entre nous. Chacun 

d’entre nous porte cette responsabilité. »

~ Sarah Jerome, ancienne commissaire aux 
langues des TNO et défenseure des l 

angues (Plan d’action 2018-2022 
sur les langues autochtones  

des TNO, 2018, p. 18)

Regardez cette vidéo de l’aînée 
Irene Kendo qui partage sa joie 
d’enseigner le gwichʼin à des élèves 
de Tsiigehtchic.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

94      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS  

Amener la communauté à participer aux programmes  
de langues autochtones
La collectivité et les écoles sont 
coresponsables de la revitalisation
La Commission de vérité et 
réconciliation du Canada (CVR) 
souligne l’importance de la 
collectivité dans l’effort de 
revitalisation des langues, affirmant 
dans les appels à l’action que « ce 
sont les peuples et les collectivités 
autochtones qui sont les mieux à même 
de gérer la préservation, la revitalisation 
et le renforcement des langues et des cultures 
autochtones ». (CVR, Action no 14, iv, 2015, p. 2)
Krashen (2013) a étudié cette relation 
de réciprocité en matière d’acquisition et 
d’apprentissage de la langue. Il précise que 
la langue s’acquiert naturellement au moyen 
d’expériences concrètes et authentiques, à 
condition que les apprenants comprennent le 
contexte et maîtrisent certaines connaissances 
de base. L’école prépare les élèves à ces 
contextes. Krashen écrit que la salle de classe 
ne peut pas remplacer le monde extérieur, que 
son objectif est « d’amener les élèves au stade 
où ils pourront se servir du monde extérieur 
pour apprendre davantage, où ils commencent 
à comprendre la langue parlée à l’extérieur de 
la classe ». (p. 59)
  

Le rôle essentiel des aînés
Consolider les relations entre les aînés 

et les jeunes peut transformer la perception 
des objectifs communs de revitalisation de 
la langue et augmenter la motivation à les 
atteindre. Lorsque les jeunes et les aînés 
interagissent de manière prolongée, répétée 
et axée sur les objectifs (en s’instruisant 
ensemble sur la perte de la langue ou en la 
pratiquant dans un contexte authentique), les 
attitudes changent, ce qui contribue à raviver 
le portrait linguistique. (Zeldin et coll., 2000)

L’école doit 
communiquer aux 

familles qu’elle fait de la 
pratique des langues une 

priorité. La revitalisation des 
langues favorise des relations 

positives et constitue un 
élément important de la 

réconciliation.

Les membres 
de la collectivité qui 
ont travaillé avec les 

enfants à l’école sont plus 
susceptibles de parler la 

langue avec eux lorsqu’ils les 
rencontrent à l’extérieur 

de l’école.

IM
PA

CTS

IM
PA

CTS

Les récits des aînés 
contribuent à nourrir un 
sentiment d’appartenance 
au territoire. Morris 
Neyelle illustre le lien entre 
la terre et ses occupants 
en racontant des récits 
traditionnels et personnels 
à propos de Délınę.

Regardez la vidéo de 
Renie Koe qui explique 
à ses élèves les joies 
et les avantages de 
se réapproprier leur 
langue, le gwich’in.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues   95

	❍ Utiliser les plateformes de médias 
sociaux pour partager du contenu sur 
les langues autochtones (peut accroître 
l’usage des langues dans la collectivité).

	❍ Inviter les élèves et les enseignants 
à créer une carte des ressources 
communautaires pour se faire une 
représentation visuelle de la collectivité 
et des compétences que les gens sont 
prêts à partager.

	❍ Organiser des jeux linguistiques qui 
motivent toute la collectivité à utiliser 
les langues autochtones. La collaboration 
entre l’école et la collectivité prouve aux 
élèves la pertinence des langues.

	❍ Mettre les élèves en lien avec les aînés 
pour inspirer le mentorat. Celui-ci 
permet aux élèves de pratiquer la langue 
et de faire preuve de réciprocité en 
marquant leur respect aux aînés qui leur 
font part de leur sagesse. 

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division du Sahtú

Chaque année, à l’occasion de l’Action 
de grâces, on organise un festin auquel 

la collectivité locale est invitée. Le 
personnel et les élèves de l’école 
concernée préparent ensemble le 
repas, aménagent le gymnase et le 

remettent ensuite en place. Les élèves 
se familiarisent avec les lois dénées et 

les mettent en pratique. C’est l’occasion 
pour les membres de la communauté 
de visiter l’école et pour les élèves de 

dialoguer avec les aînés dans  
leur langue.

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division du Dettah

Les élèves écrivent des courts métrages 
en Wııl̀ıı d̀eh Yatıı, les réalisent, les 

produisent, les montent et y jouent des 
rôles principaux. L’initiative permanente 
Frostbite Films a soutenu la revitalisation 

de la langue en donnant aux élèves les 
moyens d’apprendre leur langue, puis 
de l’enseigner à d’autres personnes. 

Les films ont commencé par un mot, et 
les élèves ont maintenant produit un 

film entièrement dans leur langue. Ces 
films sont présentés à la collectivité par 

l’intermédiaire des médias sociaux.

ACTIONS CONCRÈTES

Amener la communauté à participer aux  
programmes de langues autochtones

	❍ Encourager le recours aux émissions de 
radio communautaires, qui offrent des 
occasions de collaboration authentique 
entre l’école et la collectivité.

	❍ Inviter des locuteurs des langues 
autochtones de la collectivité à participer 
aux activités en classe ou en nature, 
pour accroître l’usage des langues et la 
transmission du savoir traditionnel.

	❍ Organiser une foire du patrimoine avec 
toute l’école et encourager l’usage des 
langues durant les présentations des 
projets. Inviter la collectivité à y assister.

	❍ Organiser des événements où les 
langues autochtones sont à l’honneur 
et où les élèves doivent les parler, 
selon leur niveau (ex. défilé de mode, 
spectacle amateur, jeux de mains, repas 
communautaire, danses du tambour, etc.).



96      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Amener la communauté à participer aux programmes  
de langues autochtones
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone.

Quel est le taux de maîtrise des langues autochtones dans votre 
collectivité?
Qui sont les gardiens de la langue et les locuteurs qui peuvent 
apporter leur soutien à l’école?
Comment pouvez-vous entretenir avec eux des relations-conseils 
sur l’apprentissage des langues?

De quelle façon vous et les élèves pouvez-vous intégrer les 
langues autochtones en classe?

Quelles sortes de ressources communautaires vos élèves peuvent-
ils créer dans leur travail en classe pour servir la communauté/la 
région/le territoire, et incorporer les langues autochtones?

Comment pouvez-vous encourager les élèves à utiliser la langue 
dans la collectivité?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     97

NOTES

Amener la communauté à participer aux  
programmes de langues autochtones



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     98

Faire participer toute l’école  
à l’usage des langues 

Faire participer toute l’école à l’usage 
des langues demande qu’on agisse pour 
combler les fossés creusés par la colonisation. 
Dene Kede et Inuuqatigiit évoquent le rôle 
de la langue dans l’apprentissage et dans la 
formation des opinions d’une personne sur le 
monde.

« Pour encourager 
tous nos professeurs à apprendre 

davantage la langue, et pour renforcer 
les liens entre collègues, j’ai demandé à chacun 
de mes enseignants de langues autochtones de 

collaborer avec un autre enseignant pour créer des leçons 
en tandem. Par exemple, un duo s’est penché sur l’éducation 

physique : leurs élèves ont appris le vocabulaire autochtone lié 
au sport. Comme c’était dans le cadre d’une activité physique, 
les enfants ont pu bouger et utiliser de nouveaux mots tout en 

s’amusant. Ce genre d’approche stimule la rétention des savoirs, 
tant pour les élèves que pour les enseignants, et c’est une 

excellente occasion pour eux d’apprendre tous ensemble, ce 
qui s’inscrit parfaitement dans l’esprit d’apprentissage et 

d’enseignement des langues autochtones! »

~ Velma Illasiak, directrice de l’école Moose 
Kerr, Aklavik (programme pour 

coordonnateurs des langues 
officielles, p. 28)

La compétence linguistique des élèves 
s’améliore lorsque tout le personnel utilise 
une langue autochtone dans les instructions 
quotidiennes, les routines en classe et les 
interactions dans les corridors. Les membres 
du personnel doivent tous continuer 
d’apprendre à utiliser des phrases et du 
vocabulaire précis pour enrichir leurs leçons 
quotidiennes.
 

Les moniteurs de langues autochtones 
sont à la tête d’initiatives pour inciter 
tous les élèves et tous les membres du 
personnel à mettre en pratique leurs 
compétences linguistiques. Chaque 
jour, Renie Koe puise dans sa banque de 
thèmes pour démarrer des conversations 
avec les élèves et avec ses collègues à 
l’école Chief Paul Niditchie.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Guide sur l’éducation et les langues autochtones    99

L’apprentissage d’une nouvelle langue est 
un projet exigeant qui requiert temps et 
engagement. Les éducateurs récemment 
arrivés dans la collectivité  
peuvent trouver cette tâche 
éprouvante, par crainte de 
commettre des impairs. 
L’expérience peut aussi 
être difficile pour les 
éducateurs autochtones 
provenant de la 
collectivité, puisqu’ils 
ne parlent pas tous leur 
langue. Il est important 
de faire preuve de respect.

« Nous sommes 
tous des enseignants de 
langues autochtones. »

~ Linsey Hope, directrice de 
l’éducation, Agence de services 

communautaires tłı̨chǫ (Journée 
d’orientation culturelle, 2018)

Pour qu’un programme de langue soit 
efficace, l’ensemble de l’école et de la 
collectivité doivent y participer. C’est la 

direction qui établit la norme, à la 
fois en montrant l’exemple et en 

précisant les attentes d’usage des 
langues dans l’école. Cela dit, 

la responsabilité est partagée 
entre tous : élèves, personnel 
d’éducation et personnel 
de soutien. Faire participer 
toute l’école à l’usage des 

langues requiert des efforts, de 
l’énergie, de l’engagement et de 

la collaboration.
Les écoles qui adoptent cette 

approche jouent un rôle important dans 
la revitalisation de la langue autochtone de la 
collectivité et dans le travail de réconciliation.Le recours à des affiches en langue autochtone dans 

les couloirs, et notamment à des affiches saisonnières, 
stimule l’utilisation des langues autochtones dans toutes 
les sphères de la vie scolaire et valorise les langues 
autochtones de la collectivité.

Pour assurer la revitalisation des langues autochtones, 
il est impératif de trouver de nouveaux moyens de 
favoriser la pratique de ces langues à la maison. Pendant 
la pandémie de COVID-19, l’enseignante Sally Drygeese 
a appris le Wıılııdeh à des élèves, à des enseignants et à 
des familles.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    100

« Pendant notre 
cercle du matin, quand 

j’ignore un mot en Gwich’in, je 
demande à l’enfant assis à côté de moi : 

“Peux-tu m’apprendre comment on le dit?”. 
À chaque fois, ses yeux s’illuminent. »

~ Cliff Gregory, enseignant,  
école Chief Paul Niditchie School,  

Tsiigehtchic

« Je crois 
qu’apprendre 

les langues autochtones 
permet aux enseignants de tisser 

des liens avec la terre et les gens et 
d’approfondir ces relations. »

~ Rosemary Andrew, moniteur de 
langue autochtone, école Chief 

Albert Wright, Tulita

Il est possible d’encourager les élèves à prendre en 
main leur apprentissage d’une langue autochtone 
en misant sur leurs forces et leurs intérêts. Les 
élèves seront ainsi plus enclins à poursuivre leur 
apprentissage auprès de locuteurs de la langue, 
comme James Lafferty, qui aide Layden Judas à 
façonner le manche d’une hache.

Les expériences véritables aident les enfants à 
pratiquer une langue autochtone au quotidien. 
Judy Wedawin, secrétaire à l’école Jean Wetrade, 
sert les petits déjeuners en tłıc̨hǫ.



Guide sur l’éducation et les langues autochtones    101

Faire participer 
toute l’école à 
l’usage des langues

La revitalisation des langues 
autochtones se fait une interaction 
à la fois, notamment grâce à 
chaque membre du personnel 
scolaire, comme la concierge Doris 
Bourke qui montre aux élèves de 
l’école secondaire PWK comment 
apprêter le gibier.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

102      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

BIENFAITS

Faire participer toute l’école à l’usage des langues

La prise de 
risque des éducateurs

qui apprennent à parler 
les langues autochtones 

renforce les relations  
entre tous.

La participation de toute l’école 
améliore les résultats des élèves 
et contribue à l’essor des langues 
autochtones
L’école peut par exemple créer une routine de 
langues quotidienne. Les routines consolident 
les acquis et sont un bon moment pour 
transmettre du nouveau vocabulaire. Cette 
habitude permet d’ancrer les apprentissages 
linguistiques et prépare les apprenants à 
penser, à écouter et à parler dans leur langue. 
(Archibald, 2008; James, 2016; Kirkness, 
1999)

La revitalisation des langues 
autochtones est une responsabilité 
partagée
Quand les élèves, le personnel et les 
membres de la collectivité voient qu’un 
enseignant respecte assez une langue pour 
l’apprendre et l’employer, les possibilités 
d’apprentissage se décuplent et les rôles 
peuvent même s’interchanger. Les élèves sont 
ravis d’enseigner de nouveaux mots à leurs 
enseignants et les membres de la collectivité 
autochtones peuvent être plus enclins à 
s’ouvrir à propos de leur culture et de leurs 
traditions. (Battiste, 2000 et 2013; Battiste et 
Henderson, 2000; Kavanagh, 2006; Marchant, 
2009)

IM
PA

CTS

Les enseignants peuvent faire découvrir la 
langue et la culture autochtones aux élèves en 
présentant les thèmes du programme d’études en 
fonction des événements culturels autochtones. Une 
enseignante de l’école East Three, à Inuvik, a créé une 
« mémorable course » culturelle à faire en équipe.



Nos peuples 

Devenir une 

personne 

compétente

Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    103

ACTIONS CONCRÈTES 

Faire participer toute l’école à l’usage des langues

	❍ Utiliser la langue autochtone de la 
collectivité dès que l’occasion se 
présente, comme dans les salutations, les 
présentations, les demandes en classe et le 
vocabulaire propre aux différentes matières.

	❍ Utiliser la langue dans les annonces 
quotidiennes, les rassemblements et 
les événements spéciaux. Les débutants 
devraient apprendre et pratiquer les langues 
autochtones malgré les difficultés ou la peur 
de commettre des erreurs.

	❍ Les débutants peuvent installer l’application 
de la langue locale sur leurs appareils 
mobiles. Ces applications s’accompagnent 
notamment de jeux et d’activités que les 
éducateurs peuvent utiliser pour poursuivre 
l’apprentissage de façon ludique.

	❍ Inciter ceux qui parlent couramment la 
langue à l’employer quand ils interagissent 
avec les élèves et le personnel. Le personnel 
peut les aider en apprenant certaines 
phrases de base (voir p. 76).

	❍ Veiller à ce que les rituels et cérémonies 
où la langue est utilisée, comme la prière, 
l’alimentation du feu, l’offrande à la terre 
et l’allumage du qulliq, fassent partie de la 
routine scolaire.

	❍ Comprendre qu’en tant qu’éducateur, 
étudier et valoriser une langue autochtone 
représente un acte de réconciliation. 
L’apprentissage de la langue aide aussi 
l’enseignant à mieux comprendre la culture 
et l’histoire de la collectivité.

	❍ Établir un canal de communication entre 
les enseignants réguliers et les moniteurs 
de langue afin de créer des liens entre les 
disciplines.

	❍ Pendant les récréations et les pauses, 
proposer les jeux et les activités 
d’apprentissage des classes de langue 
autochtone.

	❍ Planifier un moment (quelques minutes) 
réservé aux langues autochtones au moins 
une fois par semaine. Encourager tout le 
monde à s’exprimer exclusivement dans la 
langue, selon son propre niveau. Proposer 
des thèmes de discussion ou une image à 
décrire pour toute l’école. Chaque semaine, 
augmenter la durée de l’exercice.

	❍ Planifier les thèmes et les cours du 
programme en fonction de pouvoir y 
intégrer du vocabulaire autochtone.

	❍ Les débutants peuvent commencer par 
apprendre à se présenter et par inclure 
des objectifs linguistiques dans leur 
perfectionnement professionnel et leur plan 
d’enseignement.

Pratiques judicieuses :
Conseil scolaire de division de  

Beaufort-Delta 
Tous les éducateurs et adjoints de soutien 

accompagnent quotidiennement leurs élèves 
au cours de Dinjii Zhu’ Ginjik. Les élèves et le 
personnel apprennent ensemble la langue, 
la culture et les coutumes. Cela permet aux 
éducateurs de renforcer tout au long de la 

journée les connaissances acquises au cours 
de langue. Les membres du personnel utilisent 

l’échelle de compétence à l’oral définie dans 
le programme Nos langues, et sont évalués en 
même temps que les élèves dans leur parcours 

d’apprentissage de la langue.

Pratique judicieuses :
Conseil scolaire de division du Slave Sud 
Les codes QR, utilisés dans les bâtiments 

communautaires et les écoles, 
permettent d’associer des éléments 

visuels à des éléments sonores.
 



104    Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LIENS ET RÉFLEXIONS

Faire participer toute l’école à l’usage des langues
Pensez à utiliser ces questions pour faire des liens et réfléchir à votre cheminement personnel et 
professionnel vis-à-vis l’éducation autochtone et la préservation de la langue autochtone. 

Réfléchissez à votre cheminement dans l’apprentissage de la 
langue.
Êtes-vous novice? Si oui, qui peut vous appuyer dans votre 
apprentissage de la langue?
Comment pouvez-vous incorporer l’apprentissage et l’utilisation 
de la langue dans votre routine et vos leçons quotidiennes?
Si votre niveau est plus avancé, comment pouvez-vous appuyer les 
autres qui commencent à apprendre la langue?

Si vous avez voyagé dans un pays ou un endroit où on parle une 
autre langue que la vôtre, quelles sont les phrases que vous avez 
apprises dans cette langue (s’il y a lieu)?
Comment ces phrases se comparent-elles à celles que vous avez 
apprises dans la collectivité où vous vivez désormais?

Voici quelques phrases de base qu’un 
nouvel enseignant devrait apprendre. Entre 
parenthèses se trouvent des idées pour 
approfondir la conversation. Pensez à d’autres 
phrases qui seraient utiles pour échanger avec 
vos élèves au quotidien.

•	 Bonjour, bon après-midi
•	 Salut, comment vas-tu? (et toi?)
•	 Bien, pas bien (fatigué, affamé, nerveux)
•	 Merci
•	 Je m’appelle (comment t’appelles-tu?)
•	 Je viens de (d’où viens-tu?)
•	 Puis-je aller aux toilettes? Puis-je aller boire 

de l’eau?
•	 Bravo. (écoute, calme-toi, tope-là)
•	 À plus tard!

Il y a aussi des phrases connues vraiment 
utiles quand on essaie d’apprendre une 
langue. On les appelle des phrases de survie, 
parce qu’elles aident les apprenants à 
continuer d’acquérir la langue. Nous vous 
encourageons à apprendre ces phrases pour 
progresser dans votre cheminement.

•	 Je veux apprendre____________________________ 
(nom de la langue).

•	 Comment dit-on_______en _______?  
(mot et nom de la langue)

•	 Pouvez-vous parler plus lentement?

•	 Pouvez-vous répéter?



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues     105

NOTES

Faire participer toute l’école à l’usage des langues





Créer un 
environnement 

accueillant

Bâtir la relation 

entre l’école et 
la communauté

Consolider la 

form
ation des 

éducateurs du N
ord

Fa
vo

ris
er

 le
 

bien-être
 de

s é
lè

ve
s 

Nos terres

Revitaliser 
les langues 

autochtones

Am
en

er
 la

 co

mmunauté 

à 
pa

rti
cip

er
 à 

la 
définition 

 d
es

 p
ro

gr
am

mes d
e 

 la
ng

ue
s a

ut
oc

htones

Fa
ire

 p
ar
tic

ip
er

  to
ute

 l’é
co

le
 à

 l’a
pp

re
nti

ss
ag

e 
 d

es
 la

ng
ue

s

en langues autochtonesde base et d’immersion Éte
ndre les programmes 

Nos langues

Adapter 
l’éducation 

aux cultures 
autochtones

Enseignement et prati
ques 

d’apprentissage autochtones 

O
ffrir des expériences 

culturelles essentielles

Adapter le contenu des 

programmes d’enseignement 

  aux cultures autochtones 

Nos approches 

Nos peuples 
Devenir une 

personne 
compétente

Annexes



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    107

Le personnel de 
l’école Deh Gáh 
se concerte pour 
la revitalisation 

des langues et 
des cultures.

Équipe sur l’éducation  
et les langues autochtones
OBJECTIF 
Chaque école doit former une équipe en charge 
de l’éducation et des langues autochtones (ELA). 
Cette équipe a pour tâche de rassembler toutes 
les personnes qui se démarquent dans le domaine 
de l’autochtonisation de l’enseignement et de la 
revitalisation des langues autochtones. L’équipe 
soutient le personnel enseignant et mène des 
projets touchant l’ensemble de l’école.

COMPOSITION DE L’ÉQUIPE
Il est recommandé que l’équipe ELA se compose 
de représentants de différents groupes, c’est-à-
dire des enseignants en classe, des moniteurs de 
langues autochtones, des moniteurs de soutien 
culturel, de la direction (directeur ou directeur 
adjoint), ainsi que des enseignants de soutien aux 
programmes (ESP). Dans certaines petites écoles, 
tout le personnel fait partie de l’équipe ELA, 
autant les enseignants que les adjoints de soutien, 
les concierges, les chauffeurs d’autobus et les 
membres de l’administration scolaire de district.

RESPONSABILITÉS
Mettre en œuvre la Politique et le Guide dans 
chacun des neuf champs d’action en mobilisant 
tout le personnel et en menant des projets à 
l’échelle de l’école. Pour ce faire, il faut :

•	 Utiliser les programmes Dene Kede ou 
Inuuqatigiit au moment d’élaborer le plan 
d’ELA de l’école.

•	 S’assurer que le plan d’ELA de l’école 
s’inscrit bien dans le plan d’amélioration 
de l’école, le plan de fonctionnement et le 
rapport annuel.

•	 Veiller à intégrer au calendrier scolaire 
les journées d’orientation culturelle, les 
activités saisonnières pratiquées par les 
Autochtones et les dates des réunions 
régulières de l’équipe ELA.

•	 Communiquer le plan d’ELA de l’école 
à l’ensemble du personnel, ainsi qu’aux 
familles et aux membres de la collectivité, 
et les consulter les cas échéant.

•	 Mener une réflexion en continu sur les 
neuf champs d’action et décider des 
prochaines étapes qui permettront de 
faire évoluer le plan d’ELA de l’école.

SOUTIEN OFFERT À L’ÉQUIPE ELA
L’équipe a accès à diverses personnes-
ressources pour guider son travail. Certaines 
ont un mandat régional, par exemple le 
coordonnateur régional de l’éducation et des 
langues autochtones (CRELA), le surintendant, 
le surintendant adjoint et le contrôleur. 
Certaines ressources travaillent directement 
dans les écoles, comme les moniteurs de 
langues autochtones, les moniteurs de soutien 
culturel, les ESP, etc. Dans la collectivité, 
l’équipe peut consulter les aînés, les 
gardiens des connaissances, les dirigeants 
communautaires et les familles. Les différentes 
équipes peuvent également possible d’obtenir 
le soutien des coordonnateurs de l’éducation 
et des langues autochtones (ELA) du 
ministère de l’Éducation, de la Culture et de la 
Formation (MÉCF) par l’intermédiaire de leur 
CRELA.



108     Guide sur l’éducation et les langues autochtones

LA LISTE DE VÉRIFICATION QUI SUIT VISE À GUIDER LA DIRECTION D’ÉCOLE 
DANS LA MISE SUR PIED D’UNE ÉQUIPE POUR S’OCCUPER DE L’ÉDUCATION ET 
DES LANGUES AUTOCHTONES 

Liste de vérification de l’équipe
Éducation et langues autochtones
COMPOSITION DE L’ÉQUIPE 

Adopter une approche d’équipe collaborative est important pour soutenir l’éducation et les langues autochtones 
dans les écoles des TNO. Ce soutien incombe à tout le personnel, mais certaines écoles ont choisi de créer 
une équipe pour s’occuper de l’éducation et des langues autochtones afin que l’établissement en entier 
participe à la démarche. Voici quelques exemples de personnes qui devraient faire partie de cette équipe : 

Personnel administratif 

Moniteurs de langues autochtones 

Enseignants en classe 

Experts en ressources culturelles 

Soutien scolaire (enseignants de soutien aux programmes, conseillers, adjoints de soutien, etc.) 

Autres (coordonnateurs régionaux de l’éducation et des langues autochtones, aîné venant à 
l’école, membre de l’administration scolaire de district, secrétaire, membre du conseil 
consultatif des parents, membre de la communauté, représentants des élèves, etc.) 

DOMAINES D’ACTION DU PLAN 
L’équipe pilote la mise en œuvre de la Politique pour faire en sorte que tous les élèves 
soient accueillis dans des milieux d’apprentissage qui centralisent, respectent et 
promeuvent les visions du monde, cultures et langues autochtones de la collectivité où se 
trouve l’école. Les programmes Dene Kede et Inuuqatigiit ainsi que le Guide servent de 
documents d’appui. Voici les neuf domaines d’action présentés dans le Guide : 

r Bâtir la relation entre l’école et la communauté 

r Consolider la formation des éducateurs du Nord 

r Favoriser le bien-être des élèves 

r Intégrer l’enseignement et les pratiques d’apprentissage autochtones 

r Adapter le contenu des programmes d’enseignement aux cultures 
autochtones r Offrir des expériences culturelles essentielles 

r Renforcer les programmes de base et d’immersion en langues autochtones 

r Amener la communauté à participer à la définition des programmes 

r Faire participer toute l’école à l’usage des langues 

SOUTIEN OFFERT À L’ÉQUIPE 
Certains employés de l’organisme scolaire et membres de la collectivité peuvent 
apporter leur soutien à l’équipe, notamment ceux ci-dessous : 

Coordonnateurs régionaux de l’éducation et des langues autochtones 

Coordonnateurs de l’éducation et des langues autochtones du MÉCF 

Organisme scolaire : directeur, surintendant, personnel régional, contrôleur, CSD 

Moniteurs de langues autochtones et experts en ressources culturelles 

Aînés de la communauté et gardiens du savoir 

RESPONSABILITÉS DE L’ÉQUIPE 

L’équipe de l’éducation et des langues autochtones (ELA) s’assurer de ce qui suit  : 
Harmoniser le plan ELA de l’école avec le Cadre de responsabilisation en éducation 

Lier le plan ELA aux journées d’orientation culturelle de l’école 

Fixer des dates régulières pour les réunions de l’équipe ELA 

Établir l’ordre du jour des réunions de l’équipe ELA 

Communiquer avec tout le personnel et le faire participer au plan ELA de l’école  

Établir un calendrier annuel pour définir et mettre en œuvre les neuf types d’action 

Déterminer les prochaines étapes pour l’évolution continue du plan ELA de l’école  



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    109

Terminologie et définitions
Terme Définition

Administration scolaire de district 
(ASD)

Les administrations scolaires de district (ASD) sont 
composées de personnes élues ou nommées pour 
représenter les intérêts de leur collectivité dans 
la planification et l’implantation de programmes 
d’enseignement dans leurs écoles.

Aînés et gardiens du savoir Personnes désignées et reconnues par la collectivité comme 
des leaders, des détenteurs du savoir traditionnel ou des 
locuteurs de langues autochtones, qui possèdent de solides 
compétences traditionnelles et culturelles.

Appropriation culturelle Fait de prendre ou utiliser des éléments d’une culture qui 
n’est pas la sienne, le plus souvent sans permission, sans 
compréhension de cet élément ou de la culture d’où il 
provient, ni respect pour ces derniers. Par exemple : la vente 
d’objets traditionnels ou l’usage inadéquat et non reconnu 
d’art, d’habits, de musique, de savoirs ou de nourriture 
traditionnels.

Autochtonisation de l’éducation Virage pédagogique dont le contenu est axé sur les cultures 
autochtones et où chaque sujet est examiné sous toutes ses 
facettes afin de déterminer dans quelle mesure le contenu 
et la pédagogie actuels reflètent les peuples et le savoir 
autochtones. Ce changement est consolidé par des pratiques 
d’enseignement et d’apprentissage holistiques, spiralaires, 
expérientielles et relationnelles.

Colonisation Le colonialisme de peuplement est l’une des nombreuses 
formes de colonialisme, qui toutes impliquent la domination 
sociale, culturelle et surtout économique.



110      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Terme Définition

Conseil scolaire de division (CSD) Chaque ASD des collectivités d’une même région désigne 
un membre pour faire partie du Conseil scolaire de 
division (CSD), lequel peut aussi compter des membres 
additionnels qui représentent des organismes locaux. Le 
CSD est conjointement responsable de la direction et de 
la gestion des écoles de sa région. Des CSD ont été établis 
pour les divisions de Beaufort Delta, du Sahtu, du Dehcho, 
du Slave Sud et pour la Commission scolaire francophone 
des Territoires du Nord-Ouest. L’Agence de services 
communautaires tłı̨chǫ (ASCT) possède la même autorité 
qu’un CSD, et chaque collectivité tłı̨chǫ est représentée à 
l’ASCT. Toutefois, toutes les collectivités tłı̨chǫ n’ont pas 
une ASD. À Yellowknife, l’Administration scolaire de district 
no 1 de Yellowknife (YK1) et l’Administration scolaire 
confessionnelle publique de district de Yellowknife (écoles 
catholiques de Yellowknife [ECY]) possèdent toutes les deux 
l’autorité d’une ASD. Il s’agit des deux seuls organismes 
scolaires autorisés à se financer par des impôts. Les ASD de 
Dettah et de Ndılǫ, quant à elles, sont les deux organismes 
scolaires les plus récents et elles relèvent de YK1.

Cours de base de langues Dans un programme de base de langue, l’enseignement se 
concentre sur l’apprentissage de la langue et se fait durant la 
journée d’école. Le programme cumule environ 90 heures de 
cours par année. L’enseignement des autres matières se fait 
en anglais.

Culture Expression vivante d’idées, de normes comportementales, 
de visions du monde et de connaissances traditionnelles 
d’un groupe d’individus issu d’un contexte social, racial, 
ethnique, religieux, spirituel, historique, linguistique 
ou géographique qui seront transmises, accentuées 
et modifiées d’une génération à une autre. La culture 
comprend le patrimoine, qui se définit comme ce que nous 
héritons du passé et que nous léguons aux générations 
futures.

Décolonisation Processus qui consiste à revendiquer les identités 
autochtones dans d’anciens états coloniaux, à affirmer 
la validité et le statut de pratiques culturelles, de 
connaissances et d’expériences qui ont été discréditées à 
la suite d’une imposition eurocentrique systémique ainsi 
qu’à éliminer le racisme et les privilèges en remettant en 
question les pratiques coloniales au sein des structures 
sociales, politiques, judiciaires, éducatives, économiques et 
administratives.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues   111

Terme Définition

Dene Kede Programme fondamental qui englobe la langue, la culture 
et la vision du monde de cinq nations dénées dans les 
régions des Gwich’in, du Sahtú, du Dehcho, des Tłı̨chǫ et des 
Akaitcho.

Environnement d’apprentissage Les divers lieux physiques, contextes et cultures dans 
lesquels les élèves apprennent, y compris les écoles, les 
salles de classe et la nature. L’environnement comprend 
également les visions du monde, les cultures et les langues 
qui se reflètent dans le climat scolaire, les salles de classe et 
les relations entre l’école et la collectivité.

Équipe de l’éducation et des langues 
autochtones

La formation d’une équipe de l’éducation et des langues 
autochtones (ELA) est recommandée dans chaque école. 
L’équipe ELA est formée d’enseignants, de moniteurs 
de langues autochtones, de membres de la direction et 
d’employés de soutien motivés à intégrer les langues et la 
culture dans le cadre scolaire. Elle soutient les éducateurs et 
mène des initiatives à l’échelle de l’école, en reconnaissant 
que les programmes d’éducation et de langues autochtones 
sont l’affaire de tous.

Expériences culturelles essentielles Activités d’apprentissage authentiques et pertinentes qui 
reflètent, valident et promeuvent les visions du monde, les 
cultures et les langues des peuples autochtones des TNO. 
Des récits, des enseignements traditionnels, des séjours 
sur les terres ancestrales et l’usage soutenu des langues 
autochtones enrichissent la démarche.

Expérientielles Sont qualifiées d’« expérientielles » les pratiques 
d’enseignement et d’apprentissage qui prévoient des 
expériences directes, des activités pratiques et des réflexions 
ciblées dans le but de développer de nouvelles compétences, 
attitudes et façons de penser chez les apprenants.

Holistique Sont dites « holistiques » les pratiques d’enseignement 
et d’apprentissage qui sont axées sur le développement 
de relations respectueuses de soi-même, des autres, du 
territoire et du monde spirituel.

Immersion en langues autochtones Dans un programme d’immersion, l’objectif est d’apprendre 
une langue par des activités et des leçons offertes dans cette 
même langue. Dans la plupart de ces programmes, toute la 
journée de l’élève se déroule dans cette langue.



112      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Terme Définition

Inuuqatigiit Document de référence mis au point par des éducateurs et 
des aînés des collectivités inuites et inuvialuites de l’est et 
de l’ouest de l’Arctique canadien en fonction du principe 
d’adaptation de l’éducation à la collectivité défendu par les 
aînés.

Organismes scolaires Voir « Conseil scolaire de division »

Personne compétente La personne compétente est apte, prête et disposée à 
apprendre et à contribuer à l’essor de sa collectivité. Elle est 
motivée à effectuer la tâche à accomplir, elle sait reconnaître 
l’information et les compétences pertinentes et comment 
en tirer parti. Elle fait preuve d’intégrité dans des relations 
honorables avec soi, les autres, le territoire et le monde 
spirituel. La personne compétente sait combiner les visions 
du monde autochtone et euro-occidentale sur la façon d’être, 
de savoir, de faire et de croire pour les appliquer dans son 
style de vie.

Pratiques d’enseignement et 
d’apprentissage

Méthodes d’enseignement, activités d’apprentissage et 
pédagogies utilisées pour favoriser l’acquisition de savoirs, 
de valeurs, de croyances, d’habitudes et de compétences. 
L’autochtonisation de l’éducation favorise des pratiques 
d’enseignement et d’apprentissage holistiques, spiralaires, 
expérientielles et relationnelles.

Programmes pédagogiques Programmes d’éducation allant de la maternelle à la 12e 
année et suivant le programme d’études établi par le 
ministre.

Réconciliation Processus continu consistant à établir et à entretenir des 
rapports de nation à nation respectueux avec les peuples 
autochtones, et basés sur la reconnaissance des droits, le 
respect, la coopération et le partenariat. La réconciliation 
exige qu’on adopte des mesures constructives pour aborder 
les séquelles permanentes du colonialisme, qui a eu et 
continue d’avoir des répercussions dévastatrices sur la 
santé, l’éducation, les cultures et les langues, le bien-être 
de l’enfance, l’administration de la justice, les possibilités 
économiques et la prospérité des peuples autochtones.

Relationnelles Sont dites « relationnelles » les pratiques d’enseignement et 
d’apprentissage qui alimentent les relations avec soi-même, 
la famille, la collectivité, le territoire et le monde spirituel.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    113

Terme Définition

Renforcement des pratiques 
d’enseignement (RPE)

Initiative par laquelle on offre aux conseils scolaires ténois 
la possibilité de réaffecter jusqu’à 100 heures de travail du 
corps enseignant pour accroître les activités de planification, 
d’évaluation, de collaboration et de perfectionnement 
professionnel continu.

Spiralaires Sont dites « spiralaires » les pratiques d’enseignement et 
d’apprentissage qui revisitent le programme et le matériel 
à maintes reprises au fil des mois et des niveaux, abordant 
graduellement des notions de plus en plus complexes.

Vision du monde Façon de percevoir et de conceptualiser tout ce qui existe en 
fonction de croyances, de valeurs et de modes d’apprentissage, 
ce qui comprend la manière d’interagir avec le monde 
environnant, notamment le territoire, les espèces sauvages, et 
les autres. Les peuples autochtones conçoivent le monde de 
manière distincte, et chaque culture autochtone exprime cette 
vision du monde de diverses façons, par des pratiques, des 
histoires et des traditions qui la définissent.

	
	



114      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Travaux cités
ET AUTRES RESSOURCES

Burleigh, D. et Burm, S. (2012, Spring). Teaching north of 
50: An extraordinary and fulfilling opportunity. 
Education Forum, vol. 38, no 2, 20-23.

Canadian Council on Learning. (2009). The State of 
Aboriginal learning in Canada: A holistic 
approach to measuring success. Ottawa, Ont.

Cappello, M. et Tupper, J.A. (2008). Teaching Treaties as 
(UN)Usual Narratives: Disrupting the Curricular 
Commonsense. [URL] https://www.tandfonline.
com/doi/pdf/10.1111/j.1467-873X.2008.0043
6.x?needAccess=true 

Commission de vérité et réconciliation du Canada 
[CVR]. (2015a). Honorer la vérité, réconcilier 
pour l'avenir : sommaire du rapport final de la 
commission de vérité et réconciliation du Canada. 
Winnipeg : Centre national pour la vérité et la 
réconciliation. [URL] http://www.trc.ca 

Commission de vérité et réconciliation du Canada [CVR]. 
(2015b). Appels à l'action de la Commission 
de vérité et réconciliation. Winnipeg : Centre 
national pour la vérité et la réconciliation. [URL] 
http://www.trc.ca

Commission royale sur les peuples autochtones [CRPA]. 
(1996). Rapport de la Commission royale sur 
les peuples autochtones : Volume 3—Vers un 
ressourcement. Ottawa, Canada. [URL] http://
data2.archives.ca/e/e448/e011188230-03.pdf 

Dei, G. et Lara-Villanueva, M. (2021). Éducation antiraciste 
au Canada. Tiré de L’Encyclopédie canadienne. 
[URL] https://www.thecanadianencyclopedia.
ca/en/article/anti-racism-education-in-canada 

Demmert, W.G., Jr. (2001). Improving academic 
performance among Native American students: 
A review of the research literature. Charleston, 
WV : ERIC Clearinghouse on Rural Education 
and Small Schools.

Dion, S.D. (2007). Disrupting molded images: Identities, 
responsibilities and relationships—Teachers 
and Indigenous subject material. Teaching 
Education, vol. 18, no 4, 329-342.

Ferguson, B. et Power, K. (2014). Broader Measures of 
Success: Physical and Mental Health in Schools. In 
Measuring What Matters, People for Education. 
Toronto: November 8, 2014.

Antoine, A., Mason, R., Mason, R., Palahicky, S. et 
Rodriguez de France, C. (2018). Pulling Together: 
A Guide for Curriculum Developers. Victoria, 
C.-B. : BCcampus. [URL] https://opentextbc.ca/ 
indigenizationcurriculumdevelopers/ 

Archibald, J. (2008). Indigenous storywork: Educating the 
heart, mind, body, and spirit. Vancouver : UBC 
Press.

Archibald Q’um Q’um Xiiem, J. et Hare, J. (2016). 
Indigenizing education in Canada: Background 
paper for RCAP [notes de conférence]. [URL] 
https://www.queensu.ca/sps/rcap20 

Ashby, P., Hobson, A.J., Malderez, A. et Tomlinson, P.D. 
(2009). Mentoring beginning teachers: What we 
know and what we don’t. Teaching and Teacher 
Education, vol. 25, 207-216.

Assemblée générale des Nations Unies. (2007). 
Déclaration des Nations Unies sur les droits des 
peuples autochtones. [URL] https://social.desa.
un.org/fr/node/3245 

Association des enseignants et enseignantes des 
Territoires du Nord-Ouest [AETNO]. (mai 2018). 
Nouvelles de l’AETNO, 19(4).

Bartlett, C., Marshall, M. et Marshall., M. (2012). Two-
Eyed-Seeing and other Lessons Learned within 
a co-learning journey of bringing together 
indigenous and mainstream knowledges and 
ways of knowing. Journal of Environmental 
Studies and Sciences. [URL] https://doi.
org/10.1007/s13412-012-0086-8 

Bass, J. E., Contant, T. L. et Carib, A. A. (2008). Methods for 
teaching science as inquiry (10e  éd.). Ontario  : 
Pearson Publishing.

Battell Lowman, E. et Barker, A.J. (2015). Settler: Identity 
and colonialism in 21st century Canada. Halifax, 
Winnipeg : Fernwood Publishing.

Battiste, M. (2013). Decolonizing education: Nourishing 
the learning spirit. Saskatoon : Purich 
Publishing.

Battiste, M. et Henderson, J.Y. (2000). Protecting 
Indigenous Knowledge and Heritage. Saskatoon : 
Purich Publishing.

Battiste, M. et Henderson, J.Y. (2009). Naturalizing 
Indigenous Knowledge in Eurocentric 
Education. Canadian Journal of Native Education. 
[URL] https://acurriculumjourney.files.
wordpress.com/2014/04/battiste-henderson-
2009-naturalizing-indigenous-knowledge-in-
eurocentric-education.pdf 



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    115

Jones, J. (1995). Towards a Whole School Approach to 
Modern Foreign Language Learning. [URL] 
encuentrojournal.org

Kavanagh, B. (2006). Teaching in a First Nations school: 
An information handbook for teachers new to 
First Nations schools. Vancouver : First Nations 
Schools Association.

King, C.R. (2002, February). Defensive dialogues: 
Native American mascots, anti-Indianism, and 
educational institutions. SIMILE Studies In 
Media et Information Literacy Education, 2(1), 
1-12. Kirkness, V.J. (automne 1999). Aboriginal 
Education in Canada: A Retrospective and 
A Prospective. Journal of American Indian 
Education, 39(1), 14-30.

Kirkness, V.J. et Barnhardt, R. (2001). First Nations 
and higher education: The four R’s—Respect, 
Relevance, Reciprocity, Responsibility. In 
Knowledge across cultures: A contribution to 
dialogue among civilizations. Hayoe, R. et Pan, J. 
(Eds.). Université de Hong Kong : Comparative 
Education Research Centre.

Kirmayer, L.J., Brass, G.M; et Tait, C.L. (2000). The Mental 
Health of Aboriginal Peoples: Transformations 
of Identify and Community. Canadian Journal of 
Psychiatry, 45 (7), 607-617.

Krashen, S (2013). Second Language Acquisition: Theory, 
Applications, and Some Conjectures. [URL] 
http://sdkrashen.com/content/articles/
krashen_sla.pdf 

Kreuter, M. W. et McClure, S. (2004). The Role of Culture in 
Health Communication. Annual Review of Public 
Health, 25, 439-455.

Lewthwaite, B., Doiron, A. et McMillan, B. (2014). Dä̀nojà’ 
hwëdëk gha ̀ häw’on’ëktän aatr’ohoąy: Our 
stories about teaching and learning: Culturally 
responsive teaching in Yukon First Nations 
settings. Dawson, Yukon : Tr’ondëk Hwëch’in 
Han Nation.

Lewthwaite, B., Doiron, A., McMillan, B., Owen, T. et 
Renaud, R. (avril 2014). Culturally responsive 
teaching in Yukon First Nation settings: What 
does it look like and what is its influence? 
Canadian Journal of Educational Administration 
and Policy, 155, 1-34. [URL] https://eric.
ed.gov/?id=EJ1026851 

Lewthwaite, B., Owen, T., Doiron, A., McMillan, B. et 
Renaud, R. (2013). Our stories about teaching 
and learning: A pedagogy of consequence for 
Yukon First Nation settings. Interchange, vol. 44, 
105-128. doi : https://doi.org/10.1007/s10780-
013-9199-6 

First Nations Education Steering Committee [FNESC]. 
(2012). In our own words: Bringing authentic 
First Peoples content to the K-3 classroom. West 
Vancouver, C.-B.. [URL] https://www.fnesc.ca/
wp/wp-content/uploads/2015/06/PUB-LFP-K-
3-In-our-Own-Words-for-Web.pdf 

First Nations Education Steering Committee [FNESC]. 
(2016). Authentic First Peoples Resources for 
use in K-9 Classrooms [2nd edition]. West 
Vancouver, C.-B.. [URL] http://www.fnesc.ca/
authenticresources/ 

Goulet, L.M. et Goulet, K. N. (2014) Where We Are In 
Indigenous Education. Teaching Each Other: 
Nehinuw Concepts and Indigenous Pedagogies. 
Vancouver, C.-B. : University of British Columbia 
Press.

Fontaine, S. (2012). First Nations Languages and 
Improving Student Outcomes. Assembly of First 
Nations. [URL] https://www.afn.ca/uploads/
files/education/improvingstudentoutcomes.pdf 

Freire, P. (1968). Pedagogio do Oprimido [Pédagogie de 
l’opprimé]. Brésil : Herder and Herder.

Goulet, L. (2001). Two teachers of Aboriginal students: 
Effective practice in sociohistorical realities. 
Canadian Journal of Native Education, vol. 25, 
no 11, 68-82.

Gouvernement tłı̨chǫ. (2014). Tłı̨chǫ History [page web]. 
[URL] https://tlichohistory.ca/fr 

Grenoble, L.A. et Whaley, L.J. (2006). Saving Languages: 
An Introduction to Language Revitalization. New 
York : Cambridge University Press.

Henderson, A.T. et Mapp, K.L. (2002). A new wave of 
evidence: The impact of school, family, and 
community connections on student achievement. 
Southwest Educational Development 
Laboratory.

Iseke, J. M. (2010). Importance of Métis Ways of Knowing 
in Healing Communities. Canadian Journal of 
Native Education, 33(1), 83-97.

James, V. A. (2016). The Shaping Influences of ‘A Capable 
Person:’ A Narrative Research of Elders’ Stories of 
Raising Children to Inform Aboriginal Education 
in the Northwest Territories. EdD dissertation, 
Simon Fraser University.

Johnson, Sʔímlaʔxw M.K. (2017). Syilx Language House: 
How and Why We Are Delivering 2,000 
Decolonizing Hours in Nsyilxcn. Canadian 
Modern Language Review, 73 (4) 5009-537. 
doi:10.31.38/cmlr.4040.

Jones, D.E., Greenberg, M. et Crowley, M. (2015, 
November). Early social-emotional functioning 
and public health: The relationship between 
kindergarten social competence and future 
wellness. American Journal of Public Health, 
vol. 105, no 11, 2283-2290.



116      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2000). Légendes et histoires du passé, 
par George Blondin : Ressource pédagogiques 
pour l’enseignement du Dene Kede de la 
maternelle à la 9e année. Gouvernement des 
Territoires du Nord-Ouest. [URL] https://
www.ece.gov.nt.ca/sites/ ece/files/resources/
legends_and_stories_from_the_past_by_george_
blondin_french_version.pdf 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2002). Dene Kede—Education: A 
Dene Perspective [documents du programme, 
7e année]. Gouvernement des Territoires du 
Nord-Ouest. [URL] https://www.ece.gov.nt.ca/
en/content/ dene-kede-grade-7-curriculum 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2003). Dene Kede—Education: A 
Dene Perspective [documents du programme, 
8e année]. Gouvernement des Territoires du 
Nord-Ouest. [URL] https://www.ece.gov.nt.ca/
en/content/ dene-kede-grade-8-curriculum 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2004). Dene Kede—Education: A 
Dene Perspective [documents du programme, 
9e année]. Gouvernement des Territoires du 
Nord-Ouest. [URL] https://www.ece.gov.nt.ca/
en/content/ dene-kede-grade-9-curriculum 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2013). Education Renewal and 
Innovation Framework: Directions for Change. 
Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest.

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2013). Northern Studies 10: Northern 
Homeland [curriculum]. Gouvernement des 
Territoires du Nord-Ouest.

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2016). Directives ministérielles des 
TNO sur l’intégration scolaire. Gouvernement 
des Territoires du Nord-Ouest. [URL] : https://
www.ece.gov.nt.ca/sites/ ece/files/resources/
directive_ministerielle_des_tno_sur_l_
integration_scolaire.pdf 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2017). Manuel sur l’inclusion scolaire. 
Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest. 
[URL] : https://www.ece.gov.nt.ca/sites/ece/
files/resources/manuel_sur_linclusion_scolaire.
pdf 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la 
Formation [MÉCF]. (2017). NWT Aboriginal 
Languages Framework: A Shared Responsibility. 
Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest.

Little Bear, L., (2009). Naturalizing Indigenous Knowledge, 
Synthesis Paper. Saskatoon, SK: University of 
Saskatchewan, Aboriginal Education Research 
Centre; Calgary, AB: First Nations and Adult 
Higher Education Consortium. [URL] www.aerc.
usask.ca 

Malott, C.S. (2007). Chapter 4: Critical Pedagogy in 
Native North America: Western and Indigenous 
Philosophy in the Schooling Context. Dans Call to 
Action: An Introduction to Education, Philosophy, 
and Native North America [Counterpoints, vol. 
324], 117-151.

Marchant, H.C. (2009). Indigenous ways of learning, being 
and teaching: Implications for new teachers 
to First Nations schools [thesis]. University of 
Victoria.

Marule, T. O. (2012). Niitsitapi Relational and Experiential 
Theories in Education. Canadian Journal Of 
Native Education, 35(1), 131-143.

McCarty, T. (2014, September 1). Teaching the whole 
child: Language immersion and student 
achievement. Indian Country Today. [URL] 
https://indiancountrytoday.com/archive/
teaching-the-whole-child-language-
immersion-and-student-achievement-
GyPJtGyptEielvLHcbmPmQ

McCarty, T.L. et Lee, T.S. (2014, Spring). Critical culturally 
sustaining/revitalizing pedagogy and 
Indigenous education sovereignty. Harvard 
Educational Review, 84(1), 101-124.

Merculieff, I.L. et Roderick, L. (2013). Stop talking: 
Indigenous ways of teaching and learning and 
difficult dialogues in higher education. University 
of Alaska, Anchorage.

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (1993a). Dene Kede—Education: A 
Dene Perspective [documents du programme, 
maternelle à 6e année]. Gouvernement des 
Territoires du Nord-Ouest. [URL] https://
www.ece.gov.nt.ca/en/ content/dene-kede-
curriculum-k-6 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (1993b). Dene Kede—Teacher Resource 
Manual. Gouvernement des Territoires du Nord-
Ouest. [URL] https://www.ece.gov.nt.ca/sites/ 
ece/files/resources/dene_kede_k-6_teacher_
resource_manual.pdf 

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (1996). Inuuqatigiit : Le curriculum vu 
par les Inuits. Gouvernement des Territoires 
du Nord-Ouest. [URL] https://www.ece.gov.
nt.ca/sites/ ece/files/resources/inuuqatigiit_
maternelle_a_12e_annee_0.pdf 



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    117

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2018a). NWT Indigenous Languages 
Action Plan: A Shared Responsibility (2018-2022). 
Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest.

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2018b). Teaching in the Northwest 
Territories: Induction Package for New Educators. 
Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest.

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation 
[MÉCF]. (2020,). Our Languages Curriculum. 
Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest.

Mmari, K.N., Blum, R.W. et Teufel-Shone, N. (2010, 
March). What increases risk and protection for 
delinquent behaviors among American Indian 
youth? Findings from three tribal communities. 
Youth and Society, 41(3), 382-413.

Norris, M.J. (2011). Aboriginal languages in urban 
Canada: A decade in review, 1996 to 2006. 
Aboriginal policy studies, vol. 1, no 2, 4-67.

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – Building 
School Relationships [Vidéo]. Vimeo. https://
vimeo.com/831230874/5625850e2f 

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – Creating 
a Welcoming Environment. [Vidéo]. Vimeo. 
https://vimeo.com/831230528/3efc291d57 

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – Fostering 
Student Wellbeing 1 [Vidéo]. Vimeo. https://
vimeo.com/831238065/064c2b9f11 

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – Fostering 
Student Wellbeing 2 [Vidéo]. Vimeo. https://
vimeo.com/831238963/3aa4b3a7e0 

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – 
Strengthening Teacher Training 1 [Vidéo]. Vimeo. 
https://vimeo.com/831231586/8fffcb7410 

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – 
Strengthening Teacher Training 2 [Vidéo]. Vimeo. 
https://vimeo.com/831236913/9d0bcac2e7 

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – Youth 
Voices 1. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831239632/a2c7d-8bbdf 

NWT Education Renewal. (2023). Our Land – Youth 
Voices 2. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831240400/2c130985c3 

NWT Education Renewal. (2023). Our Languages – 
Capable Person: Northern Youth. [Vidéo]. Vimeo. 
https://vimeo.com/831242024/920232d1a1 

NWT Education Renewal. (2023). Our Languages – 
Engaging Community in Indigenous Language 
Programming 1. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831247345/c78c3eb102 

NWT Education Renewal. (2023). Our Languages – 
Engaging Community in Indigenous Language 
Programming 2. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831247867/d55c6da8b4 

NWT Education Renewal. (2023). Our Languages 
– Strengthening Core and Immersion 
Language 1. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831246566/391960e43e 

NWT Education Renewal. (2023). Our Languages 
– Strengthening Core and Immersion 
Language 2. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831247124/0921b5072f 

NWT Education Renewal. (2023). Our Languages 
– Strength- ening Indigenous Language. 
[Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831246353/0f08da052d 

NWT Education Renewal. (2023). Our Languages 
– Whole School Approach to Language 
Use. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831248384/8cd2165645 

NWT Education Renewal. (2023). Our People – The 
Importance of Teachers [Vidéo]. Vimeo. https://
vimeo.com/831249810/9a10b94270 

NWT Education Renewal. (2023). Our People – The 
Meaning of a Capable Person [Vidéo]. Vimeo. 
https://vimeo.com/831250199/29ebedff6f 

NWT Education Renewal. (2023). Our People – Tra-
ditional Spirit [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831254646/69c4821e85 

NWT Education Renewal. (2023). Our Ways – 
Indigenizing Content for Curricula and 
Programming 2. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831228546/8602c1b1e9 

NWT Education Renewal. (2023). Our Ways 
– Indigenous Teaching and Learning 
Practices 1. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831227113/45e5524428 

NWT Education Renewal. (2023). Our Ways – Indigenous 
Teaching and Learning Practices 2. [Vidéo]. 
Vimeo. https://vimeo.com/831227712/
a23930694c 

NWT Education Renewal. (2023). Our Ways – Key Cultural 
Experiences 1. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831229058/2ea4c5cba4 

NWT Education Renewal. (2023). Our Ways – Key Cultural 
Experiences 2. [Vidéo]. Vimeo. https://vimeo.
com/831230086/e5e60aadf6 

Organisation de coopération et de développement 
économiques [OCDE]. (2017). La réussite 
scolaire des élèves autochtones : Pratiques 
prometteuses. Paris : OECD Publishing. [URL] 
https://doi.org/10.1787/9789264291676-fr 



118      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

Oura, G. K. (2012). Authentic task-based materials: 
Bringing the real world into the classroom. 
Sophia Junior College Faculty Bulletin, 21, 65-
84. [URL] https://www.esoluk.co.uk/calling/
pdf/Authentic_Task_Based_Materials.pdf 

Pete, S., Schneider, B. et O’Reilly, K. (2013). Decolonizing 
Our Practice – Indigenizing Our Teaching. First 
Nations Perspectives, 5(1), 99-115.

Pulla, S. (2013). Building on Our Strengths:

	 Aboriginal Youth Wellness in Canada’s North. 
Ottawa : 	Conference Board of Canada.

Statistique Canada. (5 octobre 2017). Les langues 
autochtones des Premières Nations, des Métis 
et des Inuits (Recensement de la population, 
2016). Recensement en bref, catalogue 
no 98-200-X2016022. Gouvernement du 
Canada. [URL] https://www12.statcan.gc.ca/
census-recensement/2016/as-sa/98-200-
x/2016022/98-200-x2016022-fra.pdf 

Statistique Canada. (7 décembre 2018). Résultats 
du Recensement de 2016 : Les langues 
autochtones et le rôle de l’acquisition d’une 
langue seconde [par Thomas Anderson]. 
Regards sur la société canadienne, catalogue 
no 75-006-X. Gouvernement du Canada. [URL] 
https://www150.statcan.gc.ca/n1/en/pub/75-
006-x/2018001/article/54981-fra.pdf

Tanaka, M.T.D. (2016). Learning and teaching together: 
Weaving Indigenous ways of knowing into 
education. Vancouver: UBC Press.

Toombs, E., Kowatch, K.R. et Mushquash, C.J. (2016). 
Resilience in Canadian Indigenous Youth: A 
Scoping Review. International Journal of Child 
and Adolescent Resilience, vol. 4, no 1, 4-32.

Topor, D.R., Keane, S.P., Shelton, T.L. et Calkins, S.D. (2010). 
Parent involvement and student academic 
performance: A multiple mediational analysis. 
Journal of Prevention et Intervention in the 
Community, vol. 38, no. 3, 183–197.

Toulouse, P. (2013). Beyond Shadows. First Nations, 
Métis, and Inuit Student Success. Canadian 
Teachers’ Federation. [URL] https://files.eric.
ed.gov/fulltext/ED586058.pdf 

Toulouse, P. (2016). What Matters in Indigenous 
Education: Implementing a Vision Committed 
to Holism, Diversity and Engagement. Dans 
Measuring What Matters, People for Education. 
Toronto : mars 2016.

Ward, C., Branch, C. et Fridkin, A. (2016). What is 
Indigenous Cultural Safety – and Why Should I 
Care About It? Visions Journal, vol. 11 (4).

Wei, R.C., Darling-Hammond, L., Andree, A., Richardson, 
N. et Orphanos, S. (2009). Professional learning 
in the learning profession: A status report on 
teacher development in the United States and 
abroad. Dallas, TX : National Staff Development 
Council.

Western and Northern Canadian Protocol for 
Collaboration in Basic Education [WNCP]. 
(2011). WNCP Common Tool for Assessing and 
Validating Teaching and Learning Resources for 
Cultural Appropriateness and Historical Accuracy 
of First Nations, Metis and Inuit Content. 
[URL] http://education.afn.ca/afntoolkit/
wp-content/uploads/2018/05/WNCP-
Common-Tool-for-Assessing-and-Validating-
Teaching-and-Learning-Resources-for-Cultural-
Appropriateness-and-Historical-Accura.pdf 

Wilk, P., Maltby, A. et Cooke, M. (2017). Residential 
schools and the effects on Indigenous health and 
well-being in Canada—a scoping review. Public 
Health Reviews, vol. 38:8, 1-23. [URL] https://
doi.org/10.1186/s40985-017-0055-6 

Wilson, K. (2018). Pulling Together: Foundations Guide. 
Victoria, C.-B.: BC campus. [URL] https://
opentextbc.ca/indigenizationfoundations/ 

Wilson, S. (2008). Research is Ceremony: Indigenous 
research methods. Halifax: Fernwood.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    119

Provenance 
des photos
p. 7	 Élèves de l’école de Colville Lake; photo 

gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division du Sahtu.

p. 8	 Kairyssa Jacobs de l’école Princess Alexandra, à Hay 
River; photo gracieusement fournie par le Conseil 
scolaire de division du Slave Sud.

p. 9	 Kaycee Campbell, Mila Eldridge et Tyra Bain de 
l’école secondaire East Three comparent leurs 
mitaines en fourrure de rat musqué à l’animal 
qu’elles ont piégé, à Inuvik; photo gracieusement 
fournie par le Conseil scolaire de division de 
Beaufort-Delta.

p. 10	 (De haut en bas) Sarah Allunik, Nita Lucas et Payton 
Larocque de l’école Inualthuyak, à Sachs Harbour; 
photo gracieusement fournie par le Conseil 
scolaire de division de Beaufort-Delta. Cueillette de 
baies à Dettah; photo gracieusement fournie par 
l’Administration scolaire de district de Dettah. Paul 
Boucher aide Daylen Powder à faire un chant de 
prière à l’école secondaire Paul William Kaeser, à 
Fort Smith; photo fournie par Paul Boucher.

p. 13	 Kaeon Yatsallie-Kotchea de l’école Charles Tetcho 
School, à Sambaa K’e; photo fournie par Monica 
Kreft.

p. 14	 Domitelle Lennie de l’école catholique Weledeh, 
à Yellowknife; photo fournie par l’Association des 
parcs et des loisirs des TNO.

p. 16	 Angela James, Ph. D., participe à une rencontre du 
Programme mentor-apprenti, à Yellowknife; photo 
fournie par Bill Braeden.

p. 18	 (De haut en bas) Joseph Charlo fait une offrande 
à l’eau, accompagnée par la prière, pour les 
Écoles catholiques de Yellowknife, à Yellowknife; 
photo fournie par Amy Wilkinson. Des élèves de 
l’école secondaire St-Patrick donnent un câlin à 
Ruth Mercredi après avoir suivi le module sur les 
pensionnats lors du cours d’études nordiques, à 
Yellowknife; photo fournie par Amy Wilkinson. 
Ayden Tambour se fait la main au tir à l’arc lors d’un 
camp culturel de la Première Nation Kátł’odeeche à 
Sandy Creek; photo fournie par Delores Fabian.

p. 19	 (De haut en bas) Brenden Bekale et Victoria 
Drybones pratiquent le tłı̨chǫ à l’école Chief 
Jimmy Bruneau, à Behchokǫ̀; photo fournie par 
Judy Whitford. Dans le cadre du Programme de 
leadership en éducation, des directeurs d’école 
évaluent le programme linguistique et culturel 
de leur école, à Dettah; photo fournie par Judy 
Whitford.

p. 26	 (De haut en bas) Verna Crapeau suspend du 
poisson séché pour les élèves de l’école Mildred 
Hall, à Yellowknife; photo gracieusement fournie 
par l’Administration scolaire de district no 1 
de Yellowknife. Adreana Boucher de l’école 
Deninu participe à une séance de planification 
du Secrétariat de l’éducation et des langues 
autochtones, à Fort Resolution; photo fournie par 
Judy Whitford. Miller Franson de l’école Moose 
Kerr fait la course en raquettes, à Aklavik; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division de Beaufort-Delta. 

p. 27	 Des habitants de la région du Sahtú jouent du 
tambour pour encourager les jeunes hommes qui 
les représentent lors d’un tournoi régional de jeux 
de mains, à Yellowknife; photo fournie par Jennie 
Rausch.

p. 28	 Tania Larsson de Dene Nahjo partage ses 
connaissances traditionnelles sur les outils de 
tannage, à Yellowknife; photo fournie par Judy 
Whitford.

p. 29	 Le chef Dolphus Jumbo accompagne des élèves lors 
d’un camp, à Sambaa K’e; photo fournie par Monica 
Kreft.

p. 30	 La GRC rend visite à des élèves de l’école 
Helen Kalvak Elihakvik, à Ulukhaktok; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division de Beaufort-Delta.

p. 31	 Un garde-forestier enseigne la technique 
de dépeçage du carcajou, à Inuvik; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division de Beaufort-Delta.

p. 37	 (De haut en bas) La Conférence pour les éducateurs 
fraîchement arrivés aux TNO est inaugurée en 
selon les protocoles culturels de la région, à 
Dettah; photo fournie par Colleen Eckert. L’aîné 
Paul Mackenzie initie l’enseignant Ian Brown 
au piégeage, à Yellowknife; photo fournie par 
Judy Whitford. Kari Anderson et Melanie Weins 
collaborent dans le cadre d’un programme de 
mentorat, à Yellowknife; photo fournie par Ryan 
Nichols. Grâce au Programme de leadership en 
éducation, des directeurs d’école affinent leurs 
connaissances culturelles au lac Tsu; photo fournie 
par Colleen Eckert. Les activités comme cet 
exercice des couvertures à Łıı́d́lı̨ı̨ Kų́ ę́ favorisent la 
meilleure compréhension de l’histoire et des enjeux 
autochtones; photo fournie par Judy Whitford.



120      Guide sur l’éducation et les langues autochtones

p. 38	 La direction de l’équipe de l’éducation et des 
langues autochtones échange avec des aînés et 
gardiens du savoir sur des terres ancestrales au lac 
Blachford; photo fournie par Scott Willoughby.

p. 39	 Chris Stanbridge et James Lafferty s’apprêtent à 
partir en expédition avec d’autres membres de la 
communauté, à Behchokǫ̀; photo fournie par Chris 
Stanbridge.

p. 45	 Chase Yakeleya de l’école Sir John Franklin rallie 
son équipe, à Yellowknife; photo fournie par Amy 
Wilkinson.

p. 46	 (De haut en bas) Rochelle Smith prend plaisir à 
jouer du violon, à Hay River; photo gracieusement 
fournie par le Conseil scolaire de division du Slave 
Sud. L’aîné Michel Louis enseigne le tambour à 
Dylan Stanbridge, à Behchoko; photo fournie par 
Jacqueline Stanbridge.

p. 47	 Iris Kotchea et Setua Kotchea s’amusent en plein air, 
à Sambaa K’e; photo fournie par Monica Kreft.

p. 48	 Keith Wolki apprend la pêche sur glace à un groupe 
de l’école Angik, à Paulatuk; photo gracieusement 
fournie par le Conseil scolaire de division de 
Beaufort-Delta.

p. 53	 Des joueurs de tambour de l’école catholique 
Weledeh dirigent un chant de prière lors de la 
Journée du chandail orange, à Yellowknife; photo 
fournie par Judy Whitford.

p. 54	 (De haut en bas) Betty Barnaby dirige une activité 
de cueillette de baies pour le personnel scolaire, à 
Fort Good Hope; photo fournie par Judy Whitford. 
L’école Paul William Kaeser, à Fort Smith, a aménagé 
un espace pour afficher les créations des élèves lors 
du cours d’études nordiques; photo gracieusement 
fournie par Marnie Villeneuve. Les élèves de l’école 
Allain St-Cyr jouent à des jeux traditionnels pendant 
le cours d’éducation physique; photo fournie par 
Zakaria Traoré.

p. 56	 (De haut en bas) Braydon Krengnektak tient un 
poisson de la pêche printanière, à Paulatuk; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division de Beaufort-Delta. Liselle Cook et sa fille 
Domitille Lennie plument des canards lors d’un 
camp, à Dettah; photo fournie par Judy Whitford.

p. 57	 (De haut en bas) Tracy Modeste enseigne à ses 
élèves Adam McPherson, Landon Bayha et Kadence 
Bavard comment dépecer la viande d’orignal, à 
Tulita; photo fournie par Jessie Campbell. Christina 
Boggis crée des expériences d’apprentissage 
expérientiel pour ses élèves, à Dettah; photo 
gracieusement fournie par l’Administration scolaire 
de district de Dettah.

p. 58	 (De haut en bas) Alice Kimiksana participe à une 
formation du programme Nos langues, à Inuvik; 
photo fournie par Judy Whitford. Des élèves jouent 
au jeu de traction de la nuque, à Ndılǫ; photo 
gracieusement fournie par l’Administration scolaire 
de district de Ndılǫ.

p. 59	 Colin Rose, Coby Elanik et Matthew McLeod 
chassent le caribou, à Aklavik; photo gracieusement 
fournie par le Conseil scolaire de division de 
Beaufort-Delta.

p. 65	 (De haut en bas) Anna Yakelaya-Grimaloski raconte 
sa version d’une légende dénée enseignée à l’école 
St-Joseph, à Yellowknife; photo fournie par Judy 
Whitford. Le calcul de l’épaisseur de la glace fait 
appel à de nombreux principes appris lors des 
cours de mathématiques et de sciences, région de 
Beaufort-Delta; photo gracieusement fournie par le 
Conseil scolaire de division de Beaufort-Delta.

p. 66	 (De haut en bas) Des élèves de l’école Charles Yohin 
font un arbre généalogique dans le cadre du cours 
de sciences humaines, à Nahanni Butte; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division du Dehcho. Des élèves de maternelle de 
l’école Allain St-Cyr s’entraînent à parler une langue 
autochtone en interagissant avec des marionnettes, 
à Yellowknife; photo gracieusement fournie par 
Zakaria Traoré.

p. 67	 Cours de cuisine à l’école secondaire Paul William 
Kaeser, à Fort Smith; photo fournie par Marnie 
Villeneuve.

p. 73	 Des élèves de l’école Mangilaluk collaborent 
pour construire un igloo, à Tuktoyaktuk; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division de Beaufort-Delta.

p. 74	 (De haut en bas) Naveah Gargan s’entraîne au 
lancer du serpent des neiges, à Hay River; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division du Slave Sud. Brielle McKay coupe de la 
viande, à Fort Resolution; photo gracieusement 
fournie le Conseil scolaire de division du Slave Sud.



Nos peuples, Nos terres, Nos approches, Nos langues    121

p. 75	 Ty Hamilton part en expédition sur les terres 
ancestrales avec des élèves de l’école dénée 
K’àlemı,̀ à Ndılǫ; photo gracieusement fournie par 
l’Administration scolaire de district de Ndılǫ.

p. 82	 (De haut en bas) Lors du cours de Gwich’in, Coby 
Elanik échange un salut traditionnel avec l’aînée 
Annie B. Gordon, à Aklavik; photo fournie par 
Judy Whitford. George Tatsachelie transmet ses 
connaissances sur la rivière Wııl̀ııd̀eh à des élèves 
du secondaire, à Yellowknife; photo fournie par Judy 
Whitford. Des élèves parlent en langue autochtone 
les périodes de collation et de dîner, à Ndılǫ; photo 
gracieusement fournie par l’Administration scolaire 
de district de Ndılǫ.

p. 84	 (De haut en bas) Lors d’un cours d’immersion en 
langue autochtone, des élèves de Délı̨nę mettent 
leurs compétences linguistiques en pratique en 
parlant à des marionnettes; photo gracieusement 
fournie par le Conseil scolaire de division du Sahtu. 
Sharon Allen et Bernice Gargan travaillent ensemble 
sur un projet pour leur cours de langue, à Łıı́d́lı̨ı̨  
Kų́ ę́; photo fournie par Judy Whitford.

p. 85	 L’aîné tłı̨chǫ Frank Arrowmaker joue à un jeu avec  
« écran » avec des élèves, à Gamètı;̀ photo fournie 
par Judy Whitford.

p. 90	 Freda Alunik partage ses connaissances avec des 
élèves de 7e année de l’école secondaire East Three, 
à Inuvik; photo gracieusement fournie par le Conseil 
scolaire de division de Beaufort-Delta.

p. 91	 Des élèves de l’école communautaire Mezi parlent 
tłįchǫ sur les ondes de la station de radio locale, à 
Whatì; photo gracieusement fournie par l’Agence de 
services communautaires tłįchǫ.

p. 92	 (De haut en bas) Dëneze Nakehk’o, Verna Crapeau 
et Edward Doctor expliquent les noms des routes 
traditionnelles à l’aide d’une carte, à Enodah; photo 
fournie par Judy Whitford. Lillian Eilias, Shannon 
Kailek et Donna Johns font des œuvres artisanales 
traditionnelles, à Aklavik; photo gracieusement 
fournie par le Conseil scolaire de division de 
Beaufort-Delta.

p. 93	 April Bell apprend à des élèves comment faire 
de l’artisanat avec des perles, à Hay River; photo 
gracieusement fournie par le Conseil scolaire de 
division du Slave Sud.

p. 94	 Morris Neyelle partage ses connaissances à propos 
de Délı̨nę, à Délı̨nę; photo fournie par Judy Whitford.

p. 98	 Renie Koe rend amusant l’apprentissage d’une 
langue autochtone à l’école Chief Paul Niditchie, à 
Tsiigehtchic, notamment grâce à des jeux avec un dé 
recouvert de mots; photo fournie par Judy Whitford.

p. 99	 (De haut en bas) Sally Drygeese donne des cours 
de Wııl̀ııd̀eh en ligne, depuis Dettah, pendant 
la pandémie de COVID-19; photo fournie par 
Lea Lamoreaux. Des affiches dans une école à 
Yellowknife contribuent à la valorisation des langues 
autochtones; photo fournie par Gina Williams.

p. 100	 (De haut en bas) James Lafferty montre à Layden 
Judas comment façonner le manche d’une hache, à 
Behchokǫ̀; photo gracieusement fournie par l’Agence 
de services communautaires tłįchǫ. Judy Wedawin 
anime les petits déjeuners en tłįchǫ, à Gameti; photo 
gracieusement fournie par l’Agence de services 
communautaires tłįchǫ.

p. 101	 Doris Bourke apprête du lagopède avec des élèves, à 
Fort Smith; photo gracieusement fournie par Marnie 
Villeneuve.

p. 102	 Des élèves de l’école secondaire East Three 
participent à une « mémorable course » culturelle, à 
Inuvik; photo gracieusement fournie par le Conseil 
scolaire de division de Beaufort-Delta.

p. 107	 Le personnel de l’école Deh Gáh partage un festin, à 
Fort Providence; photo fournie par Kim Hardisty.






