
comprendre le passé – favoriser la réconciliation 
– bâtir l’espoir en l’avenir

Deuxième édition

Le régime des pensionnats 
au Canada :  

G
U

ID
E

 D
E

 L’E
N

S
E

IG
N

A
N

T



Deuxième édition
© 2013 Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest, Gouvernement du Nunavut et Fondation autochtone de l’espoir 

Cette ressource fut développée et publiée par les 
partenaires suivants :

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la 
Formation, Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest
C.P. 1320
Yellowknife (T.N.-O.)  X1A 2L9
Téléphone : 867-669-2399
Télécopieur : 867-669-2344
www.ece.gov.nt.ca

Ministère de l’Éducation 
Gouvernement du Nunavut
C.P. 1000, succursale 910
2e étage, édifice Sivummut 
Iqaluit (Nunavut)  X0A 0H0
Téléphone : 867-975-5600
Télécopieur : 867-975-5605
www.gov.nu.ca

Fondation autochtone de l’espoir
75, rue Albert, bureau 801
Ottawa (Ontario)  K1P 5E7
Téléphone : 613-237-4806  
ou sans frais : 877-553-7177
Télécopieur : 613-237-4442
www.legacyofhope.ca

Conception et réalisation :
Nation Media + Design, Fondation autochtone  
de l’espoir

ISBN:
1-55015-075-8

La reproduction en tout ou en partie du présent document 
à des fins personnelles, et en particulier à des fins 
éducatives est autorisée si les conditions suivantes sont 
respectées : distribution à des fins non commerciales, 
respect de l’intégrité du document (sans modification ou 
altération que ce soit) et reconnaissance explicite de la 
source, comme suit : 

Le régime des pensionnats au Canada : comprendre 
le passé – favoriser la réconciliation – bâtir l’espoir en 
l’avenir; ministère de l’Éducation, de la Culture et de 
la Formation (GTNO), ministère de l’Éducation (GN), 
Fondation autochtone de l’espoir, 2013.

L’utilisation non autorisée des noms et logos des 
gouvernements des Territoires du Nord-Ouest et du 
Nunavut et de la Fondation autochtone de l’espoir est 
interdite. Les partenaires souhaitent reconnaitre le soutien 
des institutions suivantes à la réalisation de cet ouvrage :

Le Centre du patrimoine septentrional Prince-de-Galles  
et la Commission de vérité et réconciliation du Canada.

Images de la page couverture

1.	 Stephen Kakfwi raconte l’origine du logo de la Nation dénée aux étudiants Walter Black, Shania Richter-Beaulieu et Leona François-

Simpson de l’école K’alemi à N’dilo, TNO. Photographe : Tessa Macintosh.

2.	 Kate Inuktalik enseigne à son arrière-petite-fille, Darla Evyagotailak, comment fabriquer un filet de pêche et faire d’autres jeux de ficelle 

pendant leur voyage par voie de terre et de mer de chez elles, à Kugluktuk, au Nunavut, vers Ulukhaktok, dans les TNO.  

Photographe : Tessa Macintosh.

3.	 Piita Irniq (connu alors sous le nom de Peter Ernerk) et des camarades de classe à l’école de jour Sir Joseph Bernier Federal Day School en 

1959. Irniq se trouve à droite sur la photographie, la tête appuyée sur sa main gauche. Photo fournie par Piita Irniq.



Nous tenons à vous remercier, vous, les enseignants du module Le régime des 
pensionnats au Canada : comprendre le passé – favoriser la réconciliation – bâtir 
l’espoir en l’avenir. Votre travail permet d’amener en salle de classe un chapitre 
important, et souvent difficile, de notre passé.

Nous espérons que cet exercice permettra aux habitants du Nord d’acquérir 
une meilleure compréhension de l’impact des pensionnats et qu’il fera en sorte 
que nos jeunes aient un avenir plus sain et plus positif. Il est tout à fait pertinent 
pour le Nunavut et les TNO de travailler ensemble à développer ces ressources 
pédagogiques. Ces questions remontent à une époque où nous ne formions 
qu’un seul territoire et continuent de nous concerner tous.

Le régime des pensionnats a eu un impact énorme sur le Nord. Ces écoles 
s’inscrivaient dans un effort visant à briser et modifier la culture et la langue des 
enfants qui les fréquentaient. Les élèves étaient souvent la cible de négligences, 
de violences et de sévices. Malheureusement, plusieurs de ces jeunes ont 
transporté dans leur vie d’adultes et de parents les effets de ces expériences 
vécues au pensionnat. Ces répercussions intergénérationnelles feront partie des 
discussions extrêmement importantes que vous engagerez à travers les activités 
de ce module.

Plusieurs habitants du Nord reconnaissent aussi les retombées positives des 
pensionnats. Des réseaux et des amitiés à long terme se sont créés pendant 
ces années passées à l’école. Il y a eu des enseignants attentionnés et 
dévoués qui ont donné le meilleur d’eux-mêmes pour les élèves. L’éducation 
s’est avérée importante pour accéder à des emplois et défendre le droit à 
l’autodétermination.

Ce module met en pratique des approches d’enseignement et d’apprentissage 
que nous jugeons essentielles à l’engagement des élèves : pertinence pour le 
Nord, large éventail de médias et accent sur la créativité et l’esprit critique.

Vous n’êtes pas laissés à vous-mêmes pour approfondir ces enjeux avec vos 
élèves. Vous pouvez compter sur toute une communauté de personnes prêtes 
à vous soutenir : les administrateurs scolaires, les conseillers communautaires 
et les réseaux de santé locaux, régionaux et nationaux. L’enseignement, 
l’apprentissage et le partage des histoires tout au long de ce module constituent 
une partie essentielle du processus global de guérison à travers le Nord et le 
Canada tout entier.

Nous vous remercions pour votre dévouement à l’égard de cette tâche 
importante. 

Eva Aariak, ministre de l’Éducation, gouvernement du Nunavut

Jackson Lafferty, ministre de l’Éducation, de la Culture et de la Formation, 
gouvernement des Territoires du Nord-Ouest

Jackson Lafferty, ministre de l’Éducation, 
de la Culture et de la Formation
Gouvernement des Territoires du Nord-
Ouest

Eva Aariak, ministre de l’Éducation
Gouvernement du Nunavut

Message des ministres de l’Éducation des Territoires du Nord-Ouest et du Nunavut



Le régime des pensionnats autochtones a provoqué des pertes de culture et de 
spiritualité pour de nombreuses générations d’Autochtones au Canada. Si nous 
n’agissons pas, ces pertes continueront d’affecter les futures générations.  

Après des décennies de revendications et d’efforts de guérison menés par les 
Autochtones, les Églises et le gouvernement fédéral ont présenté des excuses 
officielles aux survivants des pensionnats, un accord de règlement a été conclu 
et une commission de vérité et réconciliation a été mise sur pied. Si ces efforts, 
et bien d’autres, ont contribué à mieux faire connaitre l’histoire du régime des 
pensionnats autochtones, trop peu de Canadiens comprennent les répercussions 
intergénérationnelles qu’ils ont eues. C’est par l’éducation que les Canadiens 
pourront progresser vers la compréhension mutuelle et la réconciliation, et ce sont 
nos jeunes qui nous y conduiront.

La guérison est un processus graduel. L’héritage des pensionnats est encore 
manifeste dans nos villes et nos communautés, et les Autochtones, aussi bien que 
les non-Autochtones, en subissent les effets. Nous espérons que, tout comme 
nous, vous croyez qu’en étant tous informés du contexte historique à l’origine 
des problèmes sociaux actuels auxquels un grand nombre de Premières Nations, 
d’Inuit et de Métis sont confrontés, il devient possible de créer un environnement 
permettant à la réconciliation de se réaliser.

Au nom de la Fondation autochtone de l’espoir, je voudrais vous remercier 
d’utiliser ce guide de l’enseignant, de sensibiliser vos élèves à la question des 
pensionnats autochtones et de vous joindre à nous dans la démarche de guérison. 

Le président, 
Richard Kistabish

Fondation autochtone de l’espoir

Message du président de la Fondation autochtone de l’espoir



Au nom de la Commission de vérité et réconciliation du Canada, je tiens à vous 
exprimer à quel point j’admire et je respecte l’humilité professionnelle, le courage 
et le dévouement dont vous faites preuve en acceptant d’être parmi les premiers 
enseignants à utiliser cet important nouveau programme traitant des pensionnats 
canadiens destiné aux élèves des Territoires du Nord-Ouest et du Nunavut.

Je fais référence à votre humilité, parce que je sais que plusieurs d’entre vous 
doivent enseigner un sujet dont ils connaissaient peut-être bien peu de choses 
avant aujourd’hui. Je parle de courage, parce que le contenu de ce programme 
n’est pas facile. Cette histoire méconnue traite de sujets difficiles et inconfortables 
pour ceux d’entre nous qui ne savaient pas que de telles choses sont arrivées à de 
jeunes autochtones de notre pays au cours des dizaines de décennies qu’a duré le 
régime des pensionnats. Je parle enfin de votre dévouement, parce que ce sont les 
écoles, grâce à l’implication d’enseignants tels que vous, qui feront la différence au 
fil du temps en produisant une population bien renseignée. Ainsi, plus jamais il n’y 
aura de génération comme celle d’aujourd’hui, si tristement ignorante de ce long 
et douloureux chapitre de l’histoire du Canada.

J’ai eu la chance de jeter un œil sur les ressources avec lesquelles vous travaillerez. 
J’ai été impressionnée par l’honnêteté du contenu et par l’attention portée à 
développer du matériel fidèle à la réalité des pensionnats du Nord, fidèle aux 
voix des survivants qui les ont fréquentés et plein d’égards pour les besoins 
émotionnels et le potentiel tant des élèves que des enseignants. J’ai confiance que 
les relations avec vos élèves et les communautés contribueront à enrichir encore 
davantage ce matériel pédagogique.

En tant que commissaire de la CVR et résidente du Nord vivant à Yellowknife, je 
suis vraiment fière que ce soit nos élus et nos écoles nordiques qui prennent les 
mesures nécessaires pour que ce module sur les pensionnats autochtones fasse 
dorénavant partie du programme d’études obligatoires au secondaire. Nous ne 
pouvons qu’espérer que cela inspirera le reste du pays à faire de même. Grâce 
à votre implication dans l’utilisation, l’évaluation et l’amélioration de ce matériel 
et de son contenu, vous contribuerez de façon indéniable à cette entreprise 
remarquable.

Aux enseignants, aux développeurs de contenu, aux anciens élèves survivants ainsi 
qu’aux leaders élus et administratifs des ministères de l’Éducation du Nunavut et 
des TNO, merci de votre contribution respective à un avenir meilleur pour tous nos 
enfants du Nord.

Sincèrement,

La commissaire, 

Marie Wilson
Commission de vérité et réconciliation du Canada

Message de la commissaire Marie Wilson de la Commission de vérité et réconciliation



L’équipe de rédaction reconnait la contribution 
des anciens élèves des pensionnats à ce matériel 
pédagogique. À mesure que vous réaliserez les activités, 
écouterez les bandes audios, visionnerez les vidéos et 
lirez les histoires et les témoignages, vous réaliserez que 
ces mots sont des exemples de courage de la part de 
personnes qui nous ont permis de partager leur vécu. 

Le régime des pensionnats au Canada : comprendre 
le passé – favoriser la réconciliation – bâtir l’espoir en 
l’avenir fut développé par le gouvernement du Nunavut, 
le gouvernement des Territoires du Nord-Ouest et la 
Fondation autochtone de l’espoir (FAE). C’est le premier 
projet majeur de création de programmes que le Nunavut 
et les Territoires du Nord-Ouest ont entrepris depuis la 
division des territoires en 1999. Nous voulons saluer la 
clairvoyance de ceux qui ont reconnu l’importance de 
mettre nos énergies en commun et nous saluons aussi 
ceux qui entreprendront la tâche d’utiliser ce document 
en nous aidant à réaliser sa vision intrinsèque, qui est de 
comprendre le passé, de favoriser la réconciliation et de 
bâtir l’espoir en l’avenir.

Nous sommes reconnaissants envers ces sages du Nord 
qui ont gracieusement offert de leur temps pour partager 
leurs histoires et qui ont fourni des conseils quant au 
contenu et à la prestation des activités : Eva Qamaniq 
Aariak, John Amagoalik, Paul Andrew, Muriel Betsina, 
Nellie Cournoyea, Edna Ekhivalak Elias, Piita Irniq, 
Sarah Jerome, Stephen Kakfwi, Maxine Lacorne, Millie 
Kuliktana, Rosemarie Meyok, François Paulette, Bob 
Sanderson, Jean Sanderson, Marius Tungilik et John B Zoe.

Nous voulons remercier les enseignants dévoués qui 
ont piloté la mise en œuvre de la première version de 
ce document et ont grandement contribué à l’enrichir : 
Michelle Gordon, George Hill, Frank Isherwood, Laura 
MacKinnon, Jay McKechnie, Joanne McHugh, Charlene 
Patterson et Scott Willoughby.

Nous sommes aussi reconnaissants envers ces nombreux 
enseignants d’un peu partout au Nunavut et dans les 
TNO qui ont participé à la première formation et qui ont 
contribué à la recherche. Nous voulons particulièrement 
souligner le travail de Sarah Daitch qui a complété la 
recherche et nous a fourni des informations précieuses 
nous permettant d’enrichir et de façonner cette seconde 
édition.

Nous remercions le personnel et les associés de la 
Fondation autochtone de l’espoir pour leur contribution, 
plus particulièrement Trina Bolam, Tania Budgell, Jane 
Hubbard et Katherine Laing.

Nous exprimons notre gratitude envers les personnes et 
organismes suivants qui nous ont permis de reproduire 
les photographies de leurs collections : Archives 
Deschâtelets, Archives du Manitoba, Archives de la 
Société historique de Saint-Boniface, Musée canadien de 
l’histoire, Edmonton Journal, Archives du synode général, 
Église anglicane du Canada, Glenbow Archives, Archives 
de la Compagnie de la Baie d’Hudson, Bibliothèque 
et Archives Canada, Piita Irniq, Centre du patrimoine 
septentrional Prince-de-Galles, Tessa Macintosh 
Photography et Archives Yukon.

Nous sommes reconnaissants envers Marie Wilson et 
le personnel et les associés de la Commission de vérité 
et réconciliation du Canada pour avoir partagé leur 
vision et avoir contribué au matériel de référence de 
ce guide. Nous voulons également remercier plusieurs 
personnes qui nous ont aidés en cours de route, entre 
autres Jackie MacLaran, Santé Canada, Rassie Nashalik 
et Damian Panayi pour les voix hors champ, Jeff Hipfner 
et Susan Caitlin. Pour l’adaptation, la traduction et 
la production de la version française, nous tenons à 
remercier IG Éducation inc., Cuerrier & associés et Atiigo 
Media. Si nous avons oublié quelqu’un, nous en sommes 
sincèrement désolés. 

Le comité de rédaction : Ken Beardsall, Liz Fowler, Cathy 
McGregor, Heather McGregor, John Stewart et Mindy 
Willett.

Remerciements



L’« arc » ou la « courbe de 
puissance »

Comment utiliser ce guide

Comment se préparer pour ce 
module

Considérations importantes :  
Qu’est-ce qui distingue cette  
matière des autres?
Signification et objectifs de ce module
Qu’est-ce que la réconciliation?
Mise en contexte
L’enseignant en tant qu’animateur
Créer un environnement  

d’apprentissage positif
Évaluation

Comment traiter des sujets difficiles
Autotraitement de l’enseignant
Soutien aux élèves
Soutien aux familles
Ressources

Informations contextuelles à 
l’intention des enseignants
Le contexte canadien du régime  

des pensionnats autochtones
Le contexte nordique des pensionnats 

autochtones
Rechercher la réconciliation
Marius Tungilik
Apprendre ensemble

Activité n° 1 : L’éducation avant les 
pensionnats – La vie  

en famille

Activité n° 2 : Être arraché  
à sa famille

1
2
3

5

11

14

27

33

Table des matières
Activité n° 3 : Le régime des pensionnats 

au Canada sous l’angle 
des excuses présentées 
par le fédéral

Activité n° 4 : Pourquoi des excuses?

Activité n° 5 : Politiques colonialistes  
et création du régime  
des pensionnats

Activité n° 6 : Points de vue critiques sur 
l’histoire de la colonisation

Activité n° 7 : Instruments de  
« civilisation »

Activité n° 8 : Histoires de survivants

Activité n° 9 : Voix de personnes braves 
et influentes

Activité n° 10 : Essayer de réparer  
les torts

Activité n° 11 : Le chemin de la 
réconciliation

Activité n° 12 : Espoir en l’avenir

Activité finale : projet

Autres ressources
Biographies de leaders du Nord
Références suggérées
Glossaire
Carte géographique et liste des pensionnats

43

53
67
85
95
107
141
169
187
195
205
211





1

Cher enseignant,

Plusieurs leaders du Nord — issus des domaines de la politique, de la culture, de la langue et autres — ont fourni des conseils 
quant au contenu de ce module et à la façon dont il devrait être enseigné. Une des questions à laquelle ils ont répondu fut : 
« Que voulez-vous que vos enfants et petits-enfants retiennent, pensent et ressentent à propos des pensionnats une fois qu’ils 
auront complété ce module? » Depuis la nuit des temps, les Autochtones ont éduqué leurs enfants pour qu’ils deviennent des 
membres actifs de leur société. Les leaders à qui nous avons parlé voulaient que les autres sachent ce qu’était leur vie avant 
l’avènement des pensionnats, afin qu’ils connaissent et comprennent bien ce qui leur avait été enlevé.

En très grande majorité, ces leaders ont répondu qu’ils voulaient que leurs propres enfants comprennent le passé afin d’avoir 
espoir en l’avenir. Ils souhaitaient que leurs enfants soient fiers des membres de leur famille ayant fréquenté les pensionnats et 
ayant su résister aux politiques et pratiques d’assimilation de ces écoles. Ils espéraient que leurs petits-enfants se souviennent 
de ceux qui ne sont jamais rentrés à la maison, qu’ils connaissent les multiples facettes de la vie en pensionnat et qu’ils 
comprennent que cette histoire est complexe, que le bonheur pouvait se trouver en des endroits inattendus et que des tragédies 
survenaient là où les plus vulnérables auraient dû être en sécurité.

Toutefois, ces leaders ont aussi mentionné qu’ils ne voulaient pas que leurs enfants sentent que ce lourd fardeau du passé devait 
aussi faire partie de leur propre avenir. Ils ont plutôt recommandé que ce module fournisse des suggestions sur ce que nous 
pouvons faire à présent,  comment nous pouvons aller de l’avant tous ensemble et comment le Canada peut devenir une nation 
saine au sein de laquelle tous les habitants peuvent être fiers d’eux-mêmes et de leurs origines. 

Le présent module fut développé avec ce concept à l’esprit, c’est pourquoi il suit la forme d’un « arc ». Il commence par illustrer 
à quel point les enfants faisaient preuve d’indépendance et de force avant que le régime des pensionnats soit mis en place ou 
qu’ils les fréquentent. Les activités dans les sections médianes abordent les temps de grande noirceur, alors que les politiques et 
les pratiques colonialistes dans les pensionnats tentaient de détruire l’identité intrinsèque des gens. Dans les dernières activités, 
« l’arc » nous amène ensemble à tenter de rétablir nos relations avec comme objectif ultime de reconquérir ce sentiment de 
force et d’indépendance. Bien que nous n’y soyons pas encore arrivés en tant que nation, les objectifs de ce module — que 
la compréhension du passé et la recherche de réconciliation peuvent nourrir l’espoir en l’avenir — indiquent la route à suivre 
aujourd’hui et pour les générations à venir.

 Mahsi, Qujannamiik, Quana, Quyanainni, Merci, Thank you,

L’équipe de rédaction

L’« arc » ou la « courbe de puissance »



2

Comment utiliser ce guide

Nous vous souhaitons la bienvenue à ce module sur le régime 
des pensionnats autochtones du Canada, conçu pour être 
utilisé au Nunavut, dans les TNO et ailleurs. Nous espérons 
que les informations et les activités dans ce module fourniront 
aux enseignants et aux élèves les ressources nécessaires pour 
comprendre les histoires, les souvenirs et les répercussions 
du régime des pensionnats au Canada. Plusieurs générations 
d’Autochtones ont été affectées par ce régime et tous les 
Canadiens ont le devoir d’apprendre du passé et de continuer 
à bâtir des relations plus respectueuses aujourd’hui et pour 
l’avenir.

Le premier chapitre de ce guide de l’enseignant présente 
des informations contextuelles et un aperçu qui sont 
destinés uniquement aux enseignants. Ce chapitre vise 
à aider les enseignants à se familiariser avec les contextes 
canadien et nordique des pensionnats, lesquels sont parfois 
similaires, parfois plutôt différents. Les élèves accèderont à 
cette information contextuelle par l’entremise des activités.

Les activités dans cet ouvrage ont été conçues et révisées par 
des pédagogues, des spécialistes du sujet traité, d’anciens 
élèves des pensionnats et des leaders du Nunavut et des 
TNO afin d’assurer qu’elles répondent aux besoins tant des 
élèves que des enseignants de 10e année. Les enseignants 
qui ont participé au projet pilote et ceux qui se sont 
servis de la première version de ce guide ont fait plusieurs 
recommandations sur la manière de se préparer à enseigner ce 
module. Veuillez lire le document en entier afin de bien 
vous préparer.

Cet ouvrage contient douze activités. Chacune d’entre elles 
aide l’élève à examiner et à mieux comprendre les différents 
aspects de l’histoire et de l’héritage du régime des pensionnats. 
Elles lui permettent également de participer à la démarche vers 
la réconciliation.

Il est important que ce module soit enseigné dans sa 
totalité. Laisser tomber des activités à la fin pourrait faire 
manquer aux élèves le contenu portant sur la résilience, l’espoir 
et l’importance de leur contribution dans l’amélioration de 
l’avenir.

La structure de chaque activité comprend des indications pour 
la préparation des enseignants, la durée suggérée de l’activité, 
un ensemble de fichiers audio et multimédia, des feuilles de 
travail pour les élèves, des fiches documentaires pour les élèves 
et les enseignants, ainsi que des activités complémentaires 
pour ceux qui voudraient en apprendre davantage.

Bon nombre des activités de ce module traitent 
de sujets qui pourraient s’avérer difficiles pour 
les enseignants, les élèves et la communauté. La 
sécurité et le bienêtre de chacun sont de la plus 
haute importance. Les discussions portant sur les 
agressions sexuelles et le racisme, par exemple,  
sont susceptibles de provoquer de fortes réactions 
émotionnelles, surtout dans les collectivités où leurs 
répercussions apparaissent encore très présentes. 
Il est essentiel de créer un environnement de 
soutien lors de la présentation de cette matière — 
un environnement où chacun, s’il le souhaite, peut 
exprimer librement ses opinions et ses sentiments. 
Veuillez vous reporter au chapitre « Comment traiter 
des sujets difficiles » de cet ouvrage pour trouver 
des suggestions et des ressources. Du personnel 
de soutien est également accessible dans votre 
communauté et, lorsque ce module est enseigné, 
ces personnes doivent en être avisées et se rendre 
disponibles pour venir en aide aux élèves, aux 
familles et aux membres de la collectivité tandis 
qu’ils participent à cette démarche, chacun à  
leur manière.



3

Comment se préparer pour ce module

Bill Erasmus, chef national des Dénés

« Lorsque l’école et les parents 
s’engagent à travailler ensemble, 
cela conduit à des résultats 
positifs. »

Page 5 (Rapport sur le rendement des élèves 
autochtones – GTNO ECF)

Kathy Okpik, sous-ministre de l’Éducation, 
gouvernement du Nunavut 

« L’apprentissage commence à 
la maison avec la famille. Il est 
important que la famille et la 
communauté continuent d’être 
impliquées. »

Il est important que la direction d’école, les parents, la 
communauté et le personnel de soutien (tels que les 
conseillers) sachent quand les élèves participeront à ce 
module. Chaque année où il est enseigné, des notes écrites 
et verbales doivent être envoyées à l’avance pour assurer une 
communication ouverte entre l’école et la communauté. Cette 
communication transparente facilite l’établissement de bonnes 
relations et peut aussi aider les individus, les familles ou les 
communautés à obtenir et partager le soutien nécessaire à la 
guérison.

Diverses étapes, décrites ci-après, ont été développées pour 
aider les enseignants à sensibiliser la communauté. Les besoins 
et les attentes seront différents pour chaque collectivité et les 
enseignants devraient suivre les recommandations faites par 
les détenteurs du savoir local et le personnel expérimenté de 
l’école.

Susciter l’engagement des parents et de la communauté n’est 
pas la seule responsabilité de l’enseignant. Les enseignants 
sont encouragés à demander l’aide de leur directeur et 
d’autres membres du personnel de l’école. 

Étapes suggérées pour sensibiliser la communauté :
•	 aviser l’administration scolaire de district ou le conseil 

scolaire de district que ce module sera enseigné;

•	 aviser le conseiller scolaire communautaire et le personnel 
de soutien aux élèves; 

•	 aviser le personnel des services sociaux et en santé 
mentale de la communauté;

•	 aviser les employés de soutien de 
Santé Canada; 

•	 personnaliser la « lettre aux 
parents » (modèle fourni sur le 
DVD) suivant votre communauté, et 
l’envoyer avant d’entreprendre  
le module; 

•	 joindre à la lettre le feuillet 
documentaire comportant la ligne 
du temps des pensionnats d’un côté 
et le message aux parents de l’autre; 

•	 envisager de tenir une rencontre d’information pour les 
parents à l’école; 

•	 si certains parents ou membres de la communauté 
semblent bouleversés ou montrent des signes de détresse 
à la suite des discussions portant sur les pensionnats, 
recommander qu’ils cherchent de l’aide auprès du service 
sans frais de Santé Canada, région du Nord, au 1-800-
464-8106;

•	 Si vous prévoyez avoir des invités spéciaux, comme 
d’anciens élèves des pensionnats, informez-les longtemps 
à l’avance afin de pouvoir planifier et vous préparer 
ensemble.

N’oubliez pas de faire 
parvenir la lettre et le 
feuillet documentaire 

aux parents.

!



4

Si vous invitez un ancien élève des 
pensionnats à venir discuter de son 
expérience avec les élèves, ou lorsque 
vous le faites, il est important que 
vous portiez une grande attention 
à la personne que vous invitez et à 
ce que cette expérience de partage 
représente pour elle. Certains anciens 
élèves des pensionnats peuvent ne 
pas être prêts ou ne pas souhaiter 
partager leur histoire. Comme pour un 
vétéran de la guerre ou un survivant 
de l’holocauste, les questions abordées 
durant la discussion en classe peuvent 
faire remonter des souvenirs difficiles 
à vivre pour le présentateur. Les 
enseignants doivent :

•	 solliciter les conseils de 
personnes-ressources de l’école 
et de la communauté pour 
s’assurer que l’environnement 
est sécuritaire pour toutes les 
personnes impliquées; 

•	 s’assurer que l’ancien élève invité 
convienne au genre d’activités 
menées à l’école; 

•	 s’assurer que l’ancien élève a 
déjà vécu l’expérience de parler 
de ces sujets;

•	 s’assurer que l’ancien élève 
a accès à du soutien après la 
discussion, si nécessaire ou utile.

Cette boite de bois cintré de la Commission de vérité et réconciliation (CVR) 
est un hommage à tous les survivants des pensionnats. Des individus et des 
organismes ont fait des déclarations de réconciliation et placé des objets 
symbolisant ces engagements dans la boite à chacun des évènements 
nationaux organisés par la CVR.  Photographe : Mindy Willett

« Je pense que l’une des parties les plus 
significatives de ce programme et de ce 
module est lorsque nous entendons le 
témoignage des survivants eux-mêmes, 
et qu’ils partagent des histoires qui nous 
émeuvent. Je pense que les élèves ont été 
à même de comprendre les concepts et de 
comprendre l’ampleur de ce qui s’est passé. 
Ce n’est pas un sujet exclusif au Nord. Cela 
affecte l’ensemble du Canada et nous devons 
tous comprendre ce qui s’est passé. »
Un enseignant du projet pilote 



5

Signification et objectifs de ce module
Ce module est unique et important, et il diffère de la plupart 
des autres travaux scolaires. Il doit être abordé en gardant 
certaines considérations particulières à l’esprit.

Bon nombre d’anciens élèves des pensionnats, d’anciens 
survivants d’agressions, d’organismes de soutien ou 
de guérison, de personnes souffrant des répercussions 
intergénérationnelles, de même que les gouvernements 
du Nunavut et des TNO reconnaissent qu’il est important 
d’éduquer les Canadiens à propos de l’histoire, des souvenirs 
et de l’héritage des pensionnats. Réaliser cette démarche par 
l’entremise des écoles permet d’assurer qu‘elle soit durable et 
bien encadrée.

Reconnaissant que le régime fédéral des pensionnats visait à 
assimiler les élèves autochtones et que, ce faisant, il a causé 
des torts immenses, les systèmes d’éducation territoriaux 
contemporains souhaitent rendre compte de ce qui s’est 
déroulé dans le passé, encourager la pensée critique sur le rôle 
des écoles dans la société et se tourner vers l’avenir, enrichis 
d’un plus grand respect et d’une meilleure compréhension 
des relations entre les Premières Nations du Canada et tous les 
autres citoyens qui considèrent ce pays comme étant le leur.

En termes très simples, les objectifs de ce module sont 
d’aider les élèves à comprendre : 

•	 ce par quoi sont passés les anciens élèves; 

•	 que le gouvernement avait adopté des politiques 
d’assimilation dans les écoles; 

•	 que des expériences extrêmement difficiles ont été 
endurées et surmontées; 

•	 les histoires et le contexte canadiens, ainsi que les histoires 
et le contexte nordiques de ce chapitre de notre histoire;

•	 que des processus de réconciliation ont été entrepris et se 
poursuivent toujours; 

•	 que la réconciliation est un processus continu qui repose 
sur l’engagement de tous les Canadiens, Autochtones et 
non-Autochtones.

L’objectif est de ne laisser aucun élève déprimé et submergé 
par la culpabilité, la honte, la douleur, le désespoir ou tout 
autre sentiment négatif. Il est essentiel d’inclure et de 
compléter toutes les activités de ce module, car il a été 
conçu afin d’assurer qu’un tel dénouement négatif soit peu 

probable.

Qu’est-ce que la réconciliation? 
Le terme réconciliation possède un sens différent selon les 
personnes et les situations. Dans certaines langues et certaines 
cultures, il n’existe aucun concept équivalent. Il peut signifier 
exprimer la vérité, être à l’écoute, pardonner, accepter et 
comprendre. La réconciliation peut survenir entre des individus, 
au sein d’une famille ou d’une communauté ainsi qu’au niveau 
national. Ce terme signifie généralement rétablir la bonne 
volonté, le respect et la coopération dans des relations qui ont 
été brisées.

Certains diraient que le Canada n’est pas prêt pour la 
réconciliation et que ce qui est nécessaire est plutôt un 
travail de conciliation — ce qui signifie d’en venir à une 
entente ou à des relations respectueuses entre deux parties. 
Certaines personnes émettent plutôt la supposition que 
la réconciliation est motivée par des intérêts politiques ou 
économiques découlant de la Convention de règlement relative 
aux pensionnats indiens. Certaines autres se demandent s’il 
est vraiment important de s’attarder à ce qui motive une 
telle démarche. D’autres, enfin, font remarquer que depuis 
longtemps, l’histoire est parsemée de nombreux exemples de 
relations harmonieuses et mutuellement avantageuses entre les 
Autochtones et les non-Autochtones.

Le but de l’exercice ici est de faire en sorte que les élèves 
discutent de réconciliation, qu’ils comprennent l’importance de 
trouver différentes manières de se réconcilier à divers niveaux 
(si possible), qu’ils réfléchissent de manière critique à ces 
processus et qu’ils évaluent le rôle qu’ils pourraient y jouer.

Jackson Lafferty, ministre de l’Éducation, de la Culture et de la 
Formation, gouvernement des Territoires du Nord-Ouest 

« Nous sommes ici dans un but 
commun. Celui de travailler ensemble 
pour offrir une meilleure vie à nos 
enfants. » 

Page 2 (Rapport sur le rendement des élèves autochtones – 
GTNO ECF)

Considérations importantes : 
Qu’est-ce qui distingue cette matière des autres?



6

Mise en contexte
Les histoires, les souvenirs et les répercussions du régime de 
pensionnats sont complexes. Plusieurs détails, politiques, 
points de vue différents et caractéristiques particulières de ces 
expériences seraient difficiles à comprendre pleinement, même 
après des années d’étude. Ce module se veut un premier pas 
pour plusieurs d’entre nous dans l’exploration de ces histoires.

Voici quelques points importants auxquels les 
enseignants devraient penser lorsqu’ils se préparent 
à présenter ce module. Il serait bon d’y revenir 
régulièrement tout au long de ce module.

1.	 Personne ne peut savoir tout ce qui s’est déroulé dans les 
pensionnats. En tant qu’enseignant, essayez de ne pas vous 
présenter comme un « expert ». Même si vous connaissez 
bien le contenu, demeurez ouvert à la possibilité que les 
élèves ou d’autres membres de la communauté puissent 
posséder plus de connaissances ou d’expérience que vous 
à ce sujet. En déclarant aux élèves que vous n’êtes pas 
un expert, mais plutôt un animateur, vous pourrez 
apprendre avec eux et peut-être même d’eux. Ceci 
peut créer une atmosphère radicalement différente 
pour lancer ce module. 

2.	 Il n’est pas essentiel pour les élèves d’apprendre un grand 
nombre de faits précis ni de démontrer une grande 
connaissance des détails pour atteindre les objectifs 
d’apprentissage de ce module. Il est plus important que 
les élèves s’impliquent en utilisant des exemples, qu’ils 
écoutent de manière respectueuse la grande variété d’idées 
véhiculées à propos des pensionnats, qu’ils comprennent 
les concepts fondamentaux, et qu’ils fassent preuve d’esprit 
critique et offrent des réponses personnelles aux questions 
soulevées. Par exemple, ne passez pas trop de temps sur 
le vocabulaire compliqué du texte d’excuses du premier 
ministre. Essayez de faire en sorte que les élèves ne 
soient pas perdus ou submergés par trop de détails 
(surtout dans le cas des expériences traumatisantes). 

3.	 Les pensionnats ne sont pas et n’étaient pas 
intrinsèquement mauvais simplement du fait que les 
élèves y vivent ou y vivaient. Si un élève choisit de se 
rendre à une école ou un collège de hockey et de vivre en 
pensionnat, cela peut être une expérience extraordinaire. 
Les pensionnats autochtones étaient néfastes pour les 
élèves à cause des politiques d’assimilation, du manque de 
surveillance qui a permis les agressions, de la séparation 

des élèves de leurs familles et des interdictions d’apprendre 
leur langue et les habiletés traditionnelles, parmi d’autres 
raisons. L’un des aspects les plus nuisibles de ces écoles 
était l’absence de choix et de contrôle de la part des 
parents et des élèves impliqués. Certains pensionnats 
n’ont pas engendré d’effets négatifs pour les élèves et 
les parents, par contre certaines écoles de jour ont causé 
d’immenses dommages. 

4.	 Quelques généralisations peuvent s’appliquer à tous 
les pensionnats. Chaque école, en son emplacement 
particulier, avec son administration particulière et à un 
moment précis, possédait des caractéristiques uniques. Il 
est important de prêter attention à ces différences, de les 
reconnaitre et d’en discuter. Ceci peut et devrait être clair 
pour les élèves.

5.	 À certains endroits dans le Nord, les pensionnats 
n’ont pas existé sur une aussi longue période 
qu’ailleurs au Canada. Ceci signifie qu’en certains 
endroits, moins de générations ont fréquenté les 
pensionnats et que les répercussions se sont étendues sur 
une moins longue période. Par exemple, un plus grand 
nombre d’élèves inuits ont pu préserver leurs habiletés 
langagières malgré la fréquentation des écoles.

6.	 Les pensionnats ne représentent qu’un outil, un 
processus ou un système s’inscrivant dans un 
processus de colonisation généralisé et de longue 
durée. Plusieurs activités tentent de situer les pensionnats 
dans le contexte élargi de la « mission civilisatrice 
». Comprendre le contexte colonial plus large et les 
nombreuses idées ayant orienté les politiques d’assimilation 
s’avère très complexe. Les enseignants devront évaluer le 
temps à y investir par rapport au niveau de compréhension 
de leurs élèves.

7.	 Il est facile de mettre l’accent sur les expériences négatives 
des anciens élèves des pensionnats et de ne pas accorder 
suffisamment d’attention à la dure réalité des enseignants 
et des parents impliqués. Il est important de noter 
que certains élèves ont vécu des expériences positives. 
S’ajoute également à cette complexité le fait que dans 
certains cas, les élèves se malmenaient mutuellement 
dans les pensionnats. Les histoires et les expériences 
individuelles sont tellement diversifiées qu’il est 
impossible d’identifier certains groupes comme étant 
des « victimes » et d’autres des « agresseurs ».



7

L’enseignant en tant qu’animateur
L’enseignant ne devrait pas être l’acteur central de cet 
enseignement en classe. Cette approche a pour but d’offrir 
davantage de place aux anciens élèves ainsi qu’à d’autres 
personnes ayant été impliquées dans les pensionnats pour leur 
donner l’occasion de livrer le contenu, en plus d’encourager les 
élèves à s’approprier la matière et à s’exprimer dans leurs propres 
mots.

Ce module offre une occasion extraordinaire aux élèves 
d’expérimenter des modes d’apprentissage moins souvent 
utilisés dans les écoles. Cette approche pourrait aider les élèves 
à comprendre la pertinence des modes d’apprentissage dans les 
cultures autochtones avant l’implantation des pensionnats. En 
utilisant ces façons de faire ou en les adaptant, les enseignants 
indiquent aux élèves que les méthodes d’enseignement 
autochtones peuvent aussi être utilisées à l’école.

Créer un environnement  
d’apprentissage positif

•	 Donnez le ton au module en le lançant par un évènement 
spécial incorporant musique, nourriture, projet artistique ou 
cérémonie comme nourrir le feu, allumer le qulliq, bruler 
du foin d’odeur, honorer la terre ou inviter un présentateur 
spécial (si vous ne savez pas ce qui fonctionnerait bien dans 
votre communauté, demandez à un détenteur de savoir 
local).

•	 Rappelez aux élèves ce que signifie la pratique de l’écoute 
respectueuse dans votre école et votre communauté et 
que, même lors de l’écoute d’un enregistrement audio ou 
vidéo, l’histoire partagée est un cadeau dont tous peuvent 
bénéficier.

•	 Discutez avec eux du fait que les histoires et les souvenirs 
individuels sont considérés comme des sources importantes 
de preuves historiques, et en quoi ils diffèrent ou ressemblent 
aux autres sources comme les archives, les photos et 
les articles de journaux (par exemple, qu’il est peut-être 
inapproprié d’insister auprès d’anciens élèves pour qu’ils 
fournissent plus de détails qu’ils ne le souhaitent).

•	 Organisez des cercles de partage et de discussion où seul 
l’élève ayant en main le bâton de la parole est autorisé à 
s’exprimer et où chaque élève, selon son choix, a l’occasion 
de parler ou de passer son tour.

Soutenue par les batteurs de tambour Tlicho, Shelinda 
Eyakfwo, une élève de 10e année, aide son grand-père, 
Philip Zoe, de Gameti, à nourrir le feu.  
Photographe : Tessa Macintosh 



8

•	 Évaluez le niveau d’énergie de la classe à l’arrivée et au 
départ des élèves et tentez d’incorporer des activités 
énergisantes ou « de suivi » (par exemple, demandez-leur 
d’écrire, en un mot, comment ils se sentent) afin d’aider 
les élèves à entrer et sortir de cette classe et ce module. 

•	 Donnez aux élèves le temps de réfléchir avant de 
s’exprimer et tentez de rester à l’aise face aux silences qui 
peuvent survenir, surtout après l’écoute d’un fichier audio 
ou vidéo difficile.

•	 Créez et soutenez des occasions où les élèves peuvent 
lancer des discussions, prendre des décisions, faire 
montre de créativité et d’esprit critique, et résoudre des 
problèmes. 

•	 Maintenez une ouverture qui permette aux élèves de 
parler avec honnêteté, d’exprimer leurs émotions et de se 
percevoir, eux et les autres membres de la classe, comme 
des enseignants en puissance.

Bon nombre de ces idées ne sont pas nouvelles pour les 
enseignants. Toutefois, dans le contexte de ce module, elles 
visent à rappeler l’importance de l’autonomisation des élèves 
dans le processus d’enseignement et d’apprentissage.

Évaluation
Comme mentionné précédemment, ce module est unique 
et important, et se distingue de tous les autres cours offerts 
à l’école. L’évaluation devrait donc être abordée avec des 
considérations particulières à l’esprit. Ceci étant dit, il est aussi 
important de respecter les normes et les attentes.

Les recherches démontrent constamment que l’évaluation 
formative continue contribue à l’apprentissage de manière plus 
importante que l’évaluation sommative, laquelle est souvent 
considérée comme étant l’évaluation de l’apprentissage. Il 
est fortement recommandé de NE PAS concentrer l’attention 
sur les tests, qui exigent la mémorisation de faits et de dates. 
L’évaluation, dans le cadre de ce module, devrait plutôt 
porter sur la compréhension globale des questions abordées. 
L’évaluation formative, souvent décrite comme une évaluation 
pour l’apprentissage et comme apprentissage, s’avère plus 
efficace si elle implique tant l’élève que l’enseignant et a 
lieu tout au long du processus d’apprentissage. L’évaluation 
doit également être authentique. Ce genre d’évaluation 
exige que les élèves fassent la démonstration d’habiletés 
et de compétences concernant des problèmes et des 
situations réalistes, susceptibles de se produire dans la vie 
courante, devant un auditoire qui est pertinent pour eux. Des 
suggestions propices à ce genre d’évaluation sont présentées 
tout au long du module.

Assurez-vous d’avoir lu tout le document et fournissez 
aux élèves la possibilité de choisir à quel moment et de 
quelle manière, ils seront évalués. Un tableau présentant des 
suggestions de durées et de types d’évaluations vous est fourni 
en page 10 afin de vous aider dans votre planification.

Activité de géographie à l’école All Saints à Aklavik, TNO. George Hunter, Office 
national du film du Canada. Photothèque/Bibliothèque et Archives Canada,  
PA-180737



9

Outils et stratégies d’évaluation
Il existe trois types de résultats d’apprentissage dans les 
programmes d’études sociales et d’études nordiques — 
connaissances, valeurs et habiletés — et l’évaluation doit 
s’accorder avec chacun des types d’apprentissage.

Évaluation des connaissances : Les études sociales et 
les études nordiques mettent l’accent sur l’acquisition de 
connaissances. Par contre, il ne peut y avoir de véritable 
compréhension et appréciation des questions soulevées si 
les élèves ne font que mémoriser l’information. Les élèves 
sont plutôt encouragés à utiliser les connaissances acquises 
pour synthétiser et appliquer de nouveaux concepts et faire 
la preuve de leur apprentissage. Il y a plusieurs occasions 
d’évaluer l’acquisition de connaissances, notamment dans 
les travaux scolaires suivants :  

•	 Activité no 2 : critique de livre

•	 Activité no 5 : le pouvoir des mots

•	 Activité no 6 : histoire de la colonisation

•	 Activité no 7 : fréquenter le pensionnat

•	 Activité no 10 : indemnisation

•	 Projet final : évaluation sommative

Évaluation des habiletés :  L’évaluation des habiletés et 
des processus acquis en sciences sociales exige des stratégies 
différentes de l’évaluation des connaissances. La meilleure 
façon d’évaluer l’acquisition de nouvelles habiletés est 
d’observer les élèves en action, de discuter de leurs stratégies 
d’apprentissage durant des conférences et des entrevues, et 
de collecter des données à partir de leurs réflexions, de leurs 
présentations et de leurs autoévaluations. Il existe diverses 
possibilités d’évaluer l’acquisition d’habiletés, y compris : 

•	 Arriver à un consensus; 

•	 dresser un sommaire de l’information retenue des histoires 
orales, des images visuelles et des textes; 

•	 voter avec vos pieds — exprimer, analyser et défendre un 
point de vue;

•	 faire preuve d’un esprit critique basé sur un jugement 
rationnel (comme dans « brave et influent » dans l’activité 
9); 

•	 établir des objectifs et accomplir des tâches dans les délais 
(critique de livres, projet de réponse créative). 

Évaluation des valeurs et de l’attitude : Les valeurs et 
l’attitude sont implicites dans ce que les élèves disent et font, 
et elles ne sont pas toujours mesurables, comme peuvent l’être 
les connaissances. Il existe cependant certains indicateurs clés 
d’apprentissage que ce module, en particulier, tente d’explorer. 
Un peu comme les habiletés, la meilleure manière d’évaluer 
les valeurs est d’observer les élèves en action, d’examiner les 
indicateurs de leur comportement en tant qu’expressions 
de leurs valeurs et d’impliquer les élèves dans des dialogues 
critiques. Il existe diverses possibilités d’évaluer les valeurs, y 
compris :

•	 écouter de manière respectueuse; 

•	 se montrer ouvert à diverses formes de savoir, de faire et 
de voir;

•	 changer sa perspective sur un sujet après avoir acquis de 
nouvelles connaissances;

•	 initier et mettre en place des manières créatives d’exprimer 
l’apprentissage, accompagnées de réponses réflexives; 

•	 lancer des initiatives personnelles et communautaires en 
lien avec leur apprentissage.

Un aspect important du programme d’études sociales est 
le développement de valeurs liées à la citoyenneté active et 
démocratique. Les valeurs liées à la citoyenneté ne s’appliquent 
pas uniquement à l’intérieur de la salle de classe. Bon 
nombre des résultats d’apprentissage des études sociales font 
référence à l’attitude et au comportement des élèves au sein 
de groupes ou dans la communauté, à l’extérieur de l’école. 
Dans pareils cas, l’évaluation ne portera pas uniquement sur 
l’autoévaluation de l’élève, mais aussi sur ses autodéclarations. 
Le projet d’évaluation sommative final encourage les élèves 
à poser des gestes et à se considérer comme ayant un rôle à 
jouer dans le processus de réconciliation.

L’aspect le plus important de chacune de ces stratégies est 
de maintenir un dialogue constant avec les élèves au sujet de 
leur apprentissage — en leur posant des questions sur leurs 
observations et leurs conclusions au fur et à mesure de leurs 
découvertes, en les stimulant et en les encourageant à viser un 
plus haut niveau de réflexion et d’apprentissage.



Activité Résultat d’apprentissage Durée Évaluation suggérée

1
Les élèves comprendront et décriront la façon qu’étaient 
éduqués les enfants dans le Nord canadien avant 
l’établissement des pensionnats. 

60 min Les élèves feront la démonstration de leur compréhension 
en présentant un sommaire oral de ce qu’ils ont vu et 
entendu. 

2
Les élèves comprendront les répercussions qu’a eues sur 
les élèves le fait d’avoir été arrachés de leur milieu pour 
fréquenter les pensionnats, en plus des répercussions sur les 
parents et les familles laissés derrière. 

60 min Analyse de livres en ligne – Les habiletés évaluées devraient 
inclure : réalisation de la tâche, gestion du temps, synthèse 
(résumé) de l’apprentissage, édition et maitrise de la 
technologie.

3
Les élèves commenceront à comprendre l’ampleur et 
l’étendue des problèmes découlant des pensionnats dans le 
contexte canadien.

90 min Travail écrit – Le pouvoir des excuses – Les élèves 
démontreront leur compréhension et exerceront des 
habiletés en prise de décision et en recherche de consensus 
de groupe.

4
Les élèves comprendront mieux l’histoire des pensionnats. 
Ils analyseront dans quelle mesure certains défis auxquels 
font face les familles et les communautés du Nord en sont 
la conséquence. 

90 min Réponse réflexive – Les élèves devraient choisir et utiliser les 
outils adéquats pour démontrer qu’ils ont intégré la matière 
(journal, musique, peinture, théâtre, photographie).

5
Les élèves étudieront les politiques à partir desquelles le 
régime des pensionnats fut créé.

120 min Travail écrit – Le pouvoir des mots – Les élèves utiliseront 
leur esprit critique pour analyser et déconstruire ces 
politiques d’un point de vue historique.

6
Les élèves repèreront et évalueront les politiques clés et les 
points de vue qui ont servi de cadre à l’établissement des 
pensionnats.

90 min Travail écrit – L’histoire de la colonisation – Les élèves 
démontreront qu’ils comprennent le contexte historique qui 
a façonné ces politiques et ces points de vue.

7
Les élèves étudieront et analyseront les techniques utilisées 
dans certains pensionnats pour coloniser les élèves 
autochtones.

60 min Littératie visuelle – Les élèves feront appel à la pensée 
critique et historique pour démontrer leur aptitude à « lire » 
les photographies et à comprendre le message qu’elles 
transmettent.

8
Les élèves étudieront une variété d’histoires des survivants 
des pensionnats (comptes rendus audios et visuels, et écrits 
de première main).

120 min Réponse réflexive – Les élèves vont évaluer leurs 
présomptions personnelles et approfondir leur 
compréhension. Ils répondront de façon créative à ce qu’ils 
ont appris. 

9

Les élèves comprendront que l’histoire des pensionnats 
est complexe. Par la lecture et l’écoute de leurs récits, ils 
découvriront des personnes braves et influentes qui, dans 
différents contextes et à des époques différentes, se sont 
élevées contre les pensionnats.

90 min Les élèves définiront des critères qui les aideront à se faire 
une opinion raisonnée, basée sur des preuves. Ils défendront 
leur position, oralement et par écrit, en se fondant sur les 
critères qu’ils auront d’abord établis.

10

Les élèves étudieront la Convention de règlement relative 
aux pensionnats indiens et les excuses du gouvernement 
fédéral, en tant que conséquences contemporaines du 
régime des pensionnats au Canada. 

90 min Votez avec vos pieds – Les élèves évalueront l’efficacité du 
gouvernement fédéral à indemniser les anciens élèves. Ils 
défendront leur position oralement en se fondant sur des 
preuves. Travail écrit – Les indemnisations

11
Les élèves feront appel à une diversité de sources pour 
développer et exprimer une nouvelle compréhension de 
ce qu’est la réconciliation dans le contexte historique et 
l’héritage des pensionnats au Canada.

90 min Travail écrit – La réconciliation 
Les élèves feront un résumé de leur compréhension de la 
réconciliation et présenteront leur position personnelle sur 
ce qui reste à faire dans ce domaine.

12
Les élèves développeront une compréhension de la lutte 
des peuples pour la réappropriation de leur culture et leur 
identité, et de la manière dont eux-mêmes peuvent prendre 
part au processus de réconciliation. 

60 min Les élèves démontreront leur compréhension en expliquant 
oralement, et de manière succincte, le sens du terme 
décolonisation. Travail écrit – J’accepte ou j’ai espoir en 
l’avenir.

Activité 
finale 

Les élèves démontreront qu’ils comprennent les 
interconnexions entre le passé et le présent en lien avec les 
répercussions des pensionnats, et les efforts des peuples en 
vue de bâtir l’espoir en l’avenir. 

8 hrs Projet – Les élèves choisiront leurs propres outils pour 
partager leurs nouvelles connaissances avec un auditoire 
authentique et répondre à la question : « Comment la 
société devrait-elle réagir à l’histoire et à l’héritage des 
pensionnats? » 

Total 25 hrs



11

Comment traiter des sujets difficiles 
Discuter de l’histoire des pensionnats implique souvent 
que les élèves soient confrontés à des récits d’expériences 
traumatisantes, telles que la séparation d’avec la famille, 
les mauvais traitements et la négligence, les agressions de 
toutes sortes et les enfants qui n’ont pas survécu. Ce genre 
de contenu peut être désigné comme des « connaissances 
éprouvantes » ou des « sujets difficiles ». Bien que ces 
expériences puissent paraitre distantes et éloignées dans le 
temps, les émotions qu’elles provoquent peuvent engendrer 
des sentiments intenses et personnels. Parfois, de forts ressentis 
remontent sans prévenir ou, apparemment, sans raison. Ces 
sentiments profonds peuvent être rattachés à des expériences 
vécues par l’individu lui-même ou être dus à un « traumatisme 
vicariant » (phénomène par lequel le traumatisme de la victime 
ou du survivant est transmis au « témoin » ou à la personne 
qui entend leur histoire).

Les répercussions des pensionnats sont encore bien 
présentes aujourd’hui et peuvent être observées chez 
certaines familles et communautés du Nord. Elles peuvent 
se manifester de plusieurs manières, entre autres, dans 
l’absence de compétences parentales, la violence domestique, 
la toxicomanie et la dépendance, la déconnexion d’avec la 
famille, la perte de la langue ou de la culture et le suicide. Il 
peut s’avérer difficile de traiter de ces sujets en classe, alors 
que certains élèves sont ou peuvent être affectés directement. 
Cependant, nommer et parler de ces problèmes ouvertement 
est une façon de briser le cycle des traumatismes et peut aider 
les élèves, les familles et les communautés à comprendre ce 
qui se passe, et les encourager à chercher du soutien pour en 
guérir.

Plusieurs anciens élèves ont fait preuve de courage en parlant 
ouvertement de ces sujets, de résilience tout au long de leur 
parcours de guérison et de bonne volonté en participant au 
processus de réconciliation. Ils nous ont donné en cadeau — à 
tous les Canadiens — leurs souvenirs et leurs récits, afin que 
nous soyons mieux informés au présent et que nous puissions 
contribuer à bâtir un meilleur avenir. Bien qu’il soit parfois 
difficile de donner un sens à ce qui s’est produit, le seul fait 
d’être à l’écoute représente un acte important de respect et 
de soutien. Les activités de ce module ont été élaborées dans 
l’intention d’aider les élèves à reconnaitre la force dont ont 
fait preuve ces individus tout au long de leur processus de 
recherche de la vérité et de réconciliation, et pour les connecter 
à leur propre force intérieure.

Autotraitement de l’enseignant
Il est important que les enseignants prennent soin d’eux-
mêmes, car ils ont la responsabilité de communiquer ce 
contenu et de soutenir les élèves tout au long du processus 
d’apprentissage. En tant qu’adulte, et peut-être parent, il 
se peut que vous perceviez la signification et la dure réalité 
derrière ces histoires d’une manière différente de celle de 
vos élèves. Il se peut que vous vous inquiétiez de ramener 
ces histoires et ces répercussions intergénérationnelles à la 
surface, surtout lorsque vos élèves connaissent les individus 
impliqués ou se sentent directement impliqués eux-mêmes. Il 
n’est pas rare d’avoir des réactions émotionnelles, physiques, 
comportementales ou spirituelles. Il est donc utile d’avoir un 
plan pour prendre bien soin de vous.

Prenez le temps de lire ces conseils d’autotraitement, même si 
vous avez déjà enseigné cette matière auparavant :

• visionnez la vidéo au sujet du traumatisme vicariant qui se 
trouve sur le DVD au chapitre Avant de commencer;

•	 prenez régulièrement le temps de faire le point avec vous-
même ou en compagnie d’une personne de confiance et 
dites-lui comment vous vous sentez;

•	 planifiez la possibilité de prendre une pause ou de 
demander le soutien d’un autre membre du personnel au 
besoin;

•	 visionnez le matériel au préalable — audio, vidéo et 
documents écrits — afin de vous préparer à composer 
avec vos émotions en classe;

•	 si quelque réaction persiste et cause des difficultés, 
cherchez du soutien auprès des services de santé de 
votre collectivité, soit chez Santé Canada ou auprès des 
services de soutien du personnel. Les travailleurs en santé 
communautaire sont des personnes- ressources au niveau 
local qui ont été formées pour offrir du soutien dans le 
processus de guérison relié aux pensionnats. Plusieurs de 
ces travailleurs en santé communautaire sont eux-mêmes 
d’anciens élèves des pensionnats;

•	 soyez indulgent envers vous-même et soyez à l’aise de 
laisser paraitre vos émotions devant vos élèves. Votre 
propre honnêteté émotionnelle pourrait aider vos élèves à 
composer avec certains des problèmes abordés.



12

Soutien aux élèves
Il est important de donner l’occasion aux élèves, et ce, dans 
un environnement sécuritaire, de parler ouvertement de 
leurs ressentis durant l’étude de ce module. Il est tout aussi 
important de ne pas placer l’élève dans une situation où il 
doit s’exprimer alors qu’il n’est pas encore prêt à le faire. Dans 
certains cas, comme lors de cercles de discussion (alors que les 
élèves s’expriment à tour de rôle sans être interrompus), un 
échange ouvert pourrait s’avérer une expérience positive pour 
l’ensemble de la classe. Dans d’autres cas, les élèves pourraient 
avoir besoin d’une attention individuelle. 

Prenez en considération les précautions suivantes pour soutenir 
vos élèves, en plus des mesures ou protocoles de soutien 
normalement en place dans votre école :

•	 n’ignorez pas ni ne cachez le fait que certaines émotions 
peuvent survenir durant l’étude de ce module;

•	 lancez le module en expliquant que cette matière peut 
s’avérer difficile et que le cheminement de la classe 
devra faire l’objet d’une attention spéciale. Rappelez 
régulièrement aux élèves qu’ils doivent se soutenir les uns 
les autres et pratiquer une écoute respectueuse;  

•	 établissez un plan ou une entente avec vos élèves qui 
précisera la manière dont ils pourront se prévaloir d’un 
temps d’arrêt si nécessaire; 

•	 soyez prêt à écouter vos élèves aussi longtemps que 
nécessaire, et montrez-vous flexible et attentif à leurs 
besoins; 

•	 assurez-vous que les autres membres du personnel sont 
conscients qu’un soutien pourrait s’avérer nécessaire;

•	 rappelez-vous que le fait d’apprendre à composer avec 
des sentiments douloureux aide les élèves à développer 
leur résilience et leur force, l’un des objectifs importants 
de ce module;  

•	 proposez aux élèves diverses façons de s’exprimer, y 
compris par l’art et l’écriture; 

•	 assurez-vous que les élèves sachent comment obtenir 
de l’aide au cas où ils seraient envahis par des émotions 
trop fortes lorsqu’ils ne sont pas à l’école, notamment 
auprès des services de santé locaux, en appelant la ligne 
d’aide de Santé Canada au numéro 1-866-925-4419. Le 
numéro de Santé Canada pour la région du Nord est le 
1-800-464-8106. Ce bureau est situé à Whitehorse et si 
d’anciens élèves des pensionnats ou des membres de leur 

famille ont besoin de soutien, informez-les que les services 
d’assistance sont coordonnés à partir de cet endroit; 

•	 si vous croyez qu’un élève est susceptible de se blesser ou 
de blesser quelqu’un d’autre, ne le laissez pas seul. Suivez 
le protocole prévu dans votre école ou votre communauté 
en pareilles circonstances.

Les enseignants peuvent trouver leur rôle émotionnellement 
difficile et pénible. S’il vous plait, gardez en tête que ce 
module peut constituer une partie importante d’un processus 
d’apprentissage, de réconciliation et de guérison, et qu’en 
demandant l’aide et le soutien des collègues et d’autres 
membres de la communauté, cette expérience d’apprentissage 
pourra s’avérer sécuritaire et enrichissante pour tous.

Soutien aux familles
Certaines des questions et le matériel que les élèves 
ramèneront à la maison durant l’étude de ce module peuvent 
provoquer des émotions vives et des inquiétudes chez les 
membres de leur famille. Du soutien et de l’information sont 
disponibles auprès de Santé Canada, région du Nord, au 
numéro sans frais 1-800-464-8106.

 « Ce fut une expérience de guérison et 
d’apprentissage formidable non seulement 
pour mes élèves, mais aussi pour moi. 
Je comprends maintenant quelque chose 
de fondamental au sujet de la collectivité 
où j’enseigne. J’ai appris à remarquer les 
symptômes du passé et à voir à la fois les 
expériences antérieures et les possibilités pour 
l’avenir. J’apprends que la guérison EST 
possible et accessible à plusieurs. Enseigner ce 
module m’a appris quelque chose d’important 
non seulement en tant qu’enseignant, mais 
aussi en tant qu’être humain. »
Enseignant du projet pilote



13

Instructions pour l’utilisation du DVD
Un DVD est inclus avec le guide de l’enseignant pour les systèmes d’exploitation Windows et Mac. Il contient les éléments 
multimédias nécessaires à l’enseignement de ce module. Il est attaché à l’intérieur de la couverture arrière. Veuillez copier le DVD 
approprié sur votre ordinateur et le remettre à sa place dans la couverture arrière du guide de l’enseignant. 

Pour copier le DVD :

1.	 Créez un dossier sur votre disque dur et nommez-le « Matériel numérique sur les pensionnats »; 

2.	 Chargez le DVD et ouvrez son dossier;

3.	 Sélectionnez tous les fichiers et faites-les glisser ou copiez-les dans le dossier « Matériel numérique sur les pensionnats »  
que vous venez de créer;

4.	 Cliquez sur le fichier de démarrage pour lancer l’application.

Les dossiers individuels peuvent être copiés sur plusieurs ordinateurs à l’intention des élèves. Il est possible d’y accéder ou de les 
copier à partir du dossier « Ressources » contenu dans le dossier « Matériel numérique sur les pensionnats ».  
La copie de tout contenu du DVD pour tout autre usage est strictement interdite.

Si les DVD sont manquants, il est possible d’en commander à nouveau en contactant :

Ministère de l’Éducation, de la Culture et de la Formation
Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest
(867) 669-2399
www.ece.gov.nt.ca

Ministère de l’Éducation
Gouvernement du Nunavut
(867) 975-5600
www.gov.nu.ca

Ressources

Photographe : Kirsten Sangris

Liste du matériel
•	 Guide de l’enseignant

•	 Un disque (pour Mac et PC)

•	 Livres pour la classe

•	 Bannière de la ligne du temps

•	 Documents pour les parents  
(ligne du temps, lettre sur DVD)



14

Le contexte canadien du régime  
des pensionnats autochtones 
Avant l’établissement des pensionnats
Les peuples autochtones ont toujours eu leurs propres langues, 
histoires, cultures, spiritualités, technologies et valeurs. Une 
combinaison d’enseignements, de cérémonies et d’activités 
quotidiennes contribuait à l’éducation des jeunes autochtones. 
Les enfants apprenaient à vivre correctement. Dès le bas âge, 
les enfants contribuaient à la vie et à la survie de la famille 
et de la communauté. Au sein du système d’éducation 
autochtone, les croyances spirituelles et la vie quotidienne 
étaient inextricablement liées.

Les traités et la colonisation
Durant la période précédant la mise en place du régime des 
pensionnats au Canada, les peuples autochtones constituaient 
la vaste majorité des résidents des terres situées dans les 
Territoires du Nord-Ouest (y compris le nord du Québec et 
de l’Ontario, tout le Manitoba, la plus grande partie de la 
Saskatchewan, le sud de l’Alberta et une partie des Territoires 
du Nord-Ouest et du Nunavut actuels). À compter du début du 
19e siècle, ces terres attirèrent l’intérêt des colons canadiens, 
en plus des hommes politiques fédéraux qui cherchaient à 
créer un grand marché intérieur pour les industries de l’est du 
pays, cultiver des céréales pour l’exportation et construire un 
chemin de fer jusqu’au Pacifique. Cependant, une contrainte 
juridique imposait que la Couronne dût d’abord régler la 

question de la propriété des terres avec les Autochtones. Les 
leaders des Premières Nations ont accepté de participer à un 
processus de négociations de traités afin d’établir une relation 
respectueuse qui incluait une série d’obligations mutuelles, 
y compris le partage des terres basé sur les liens de parenté 
et la coopération, en plus de l’éducation. Les politiques et 
les pratiques gouvernementales visaient de plus en plus 
l’assimilation, laquelle cherchait à retirer aux Premières Nations 
leurs droits juridiques à la terre, tout en réduisant et ignorant 
fréquemment les propres obligations du gouvernement issues 
des traités.

L’implantation du régime des pensionnats
En 1844, la Commission Bagot a produit l’un des premiers 
documents officiels recommandant l’éducation comme moyen 
d’assimiler la population indienne. La commission proposa 
l’établissement d’un système de pensionnats installés sur des 
fermes lointaines, à l’écart de l’influence parentale. 

Le rapport de Nicholas Flood Davin, nommé le Rapport 
Davin et publié en 1879, indiquait que « l’école offrant 
une éducation axée sur les métiers est la particularité la 
plus importante de la politique connue comme celle de la 
‘civilisation à tout prix’». Un pur produit de son temps, Davin 
a dévoilé dans ce rapport les idées de l’époque, à savoir que la 
« culture indienne » était un terme contradictoire, puisque les 
Indiens n’étaient pas civilisés et que le but de l’éducation devait 
être de détruire l’Indien chez l’enfant.

Richard Finnie, bébé dogrib et sa soeur [à Fort Rae], 1939. 
Archives de la Compagnie de la Baie d’Hudson, Archives du 
Manitoba, HBCA-1987-363-1-43/23.

Famille présentant ses papiers aux administrateurs du traité - Lac La 
Martre – sans date. Archives des TNO/Busse, N-1979-052-1796.

Informations contextuelles  
à l’intention des enseignants 



15

En 1883, Sir John A. Macdonald 
qui était à la fois premier ministre 
du Canada et ministre des Affaires 
indiennes fit adopter une mesure par 
son Cabinet autorisant la mise sur 
pied de trois pensionnats pour enfants 
autochtones dans l’Ouest canadien. 
Lors de la divulgation du plan, le 
ministre des Travaux publics, Hector 
Langevin déclara à la Chambre des 
communes : « Pour pouvoir éduquer 
les enfants correctement, nous devons 
les séparer de leurs familles. Certains 

peuvent penser qu’il s’agit d’une mesure radicale, mais nous 
n’avons pas d’autre choix si nous voulons les civiliser. » Avant 
1883, il n’existait que quelques écoles dirigées par les Églises et 
pour lesquelles le gouvernement fournissait le financement. Le 
plan de Macdonald signifia la fin de cette pratique et le début 
officiel du régime de pensionnats au Canada, alors appelés 
« école industrielle ». Ces écoles avaient pour but d’assimiler 
les élèves plus âgés à la société eurocanadienne en leur 
enseignant un métier. En plus de ces écoles, le gouvernement 
fédéral et les Églises opéraient également des écoles de jour 
dans les réserves à travers le Canada. Aucune de ces écoles 
n’offrait d’enseignement au niveau secondaire. 

Un « problème » grandissant
Au cours des cinquante années qui suivirent, le nombre 
de pensionnats s’est accru de façon radicale. En 1931, le 
gouvernement finançait quatre-vingts écoles et le nombre des 
inscriptions s’établissait à 17 000 élèves.

En 1920, Duncan Campbell Scott, le bureaucrate responsable 
de la politique indienne gouvernementale a révisé la Loi sur les 
Indiens pour rendre obligatoire la fréquentation du pensionnat 
pour tous les enfants autochtones âgés de sept à quinze ans. 
Scott résuma la positon du gouvernement en ces termes : « Je 
veux me débarrasser du problème indien.[…] Notre objectif est 
de poursuivre nos efforts jusqu’à ce qu’il n’y ait plus un seul 
Indien au Canada qui n’ait pas été intégré à la société et qu’il 
n’y ait plus de question indienne ni de ministère des Affaires 
indiennes. »

Le contrôle des couts devint un problème primordial pour 
le gouvernement fédéral. En 1892, celui-ci était tellement 
préoccupé par les dépenses qu’un nouveau système de 
financement fut adopté en vertu duquel les Églises étaient 
payées un montant déterminé par élève inscrit. Avec cet 
argent, les administrateurs scolaires devaient payer pour 
l’entretien, les salaires et autres dépenses. Cette approche a 
aussi incité les Églises à se concurrencer les unes les autres 
et à lancer des campagnes de recrutement pour enrôler 
le maximum d’élèves permis, même si ceux-ci étaient en 
mauvaise santé ou souffraient de maladies infectieuses. Les 
Églises en vinrent à dépendre de plus en plus sur le travail 
effectué par les élèves à travers un système connu sous le 
vocable de « système de demi-journée » selon lequel les 
élèves plus âgés passaient la moitié de la journée au travail. 
Le manque de temps consacré à une instruction formelle 
faisait en sorte que la plupart d’entre eux recevaient une piètre 
éducation.

« Civiliser » et christianiser
Les responsables du gouvernement et des Églises ont souvent 
mentionné que le rôle des pensionnats était de civiliser et 
de christianiser les enfants autochtones. En pratique, ces 
ambitions équivalaient à une attaque pure et simple contre 
la culture, la langue, les croyances spirituelles et les pratiques 
autochtones. Les pensionnats étaient jugés préférables aux 
écoles de jour sur les réserves parce que les enfants étaient 
séparés de leurs parents, qui se seraient certainement opposés 
et auraient résisté à une transformation culturelle aussi 
radicale.

Dr. Duncan Campbell Scott. 16 Sept. 1933, Yousuf Karsh, Bibliothèque et 
Archives Canada, PA-165842

Davin, Nicholas Flood 
(N21385), Archives du 
Manitoba



16

À compter de 1883, le gouvernement du Canada devint un 
partenaire majeur du régime des pensionnats autochtones, 
alors que les Églises assuraient les opérations au quotidien 
de ces établissements. La plupart des missionnaires du 19e 
siècle croyaient que leurs efforts pour convertir les peuples 
autochtones à la chrétienté faisaient partie d’une lutte 
mondiale pour le salut des âmes. 

Les deux plus importantes organisations missionnaires 
impliquées dans le régime des pensionnats au Canada au 
cours du 19e siècle furent les Oblats de Marie Immaculée 
de l’Église catholique romaine et la Société missionnaire 
de l’Église d’Angleterre (l’Église anglicane). Le nombre des 
pensionnats a varié tout au long de l’histoire du régime, 
mais l’Église catholique romaine en administra la majorité, 
jusqu’à 60 % d’entre eux à tout moment. L’Église anglicane 
administrait environ 25 % des pensionnats, l’Église unie 
environ 15 % et l’Église presbytérienne, entre 2 % et 3 %. 

Maltraitance et répercussions 
intergénérationnelles 
Les parents qui ne se conformaient pas à l’obligation 
d’envoyer leurs enfants fréquenter les pensionnats étaient 
passibles de punition, y compris l’incarcération. Beaucoup 
d’enfants autochtones ont été arrachés de leur milieu familial, 
souvent par la force, et envoyés à de longues distances de 
leur foyer. D’autres qui fréquentaient un pensionnat non loin 
de leur collectivité étaient souvent empêchés de voir leur 
famille, sauf lors de visites permises de temps en temps.

Dès 1897, des représentants du gouvernement avaient 
remarqué des cas généralisés de maladies, de sous-
alimentation et de surpopulation. En 1907, le médecin-chef 
des Affaires indiennes, le docteur P. H. Bryce, rendait compte 
d’un taux de mortalité de 15 % à 24 % chez les enfants 
des pensionnats, ce taux s’élevant jusqu’à 42 % dans les 
foyers autochtones où on renvoyait pour y mourir les enfants 
malades. Dans certains établissements, le docteur Bryce a 
même trouvé des taux de mortalité vastement supérieurs.

Bien que certains élèves aient parlé d’expériences 
positives vécues dans les pensionnats où ils auraient reçu 
une éducation adéquate, la qualité de l’éducation était 
généralement faible comparativement aux écoles non 
autochtones. En 1930 par exemple, seulement trois élèves 
autochtones sur cent avaient réussi à dépasser la sixième 
année, et peu d’entre eux étaient préparés à affronter la vie 
après le pensionnat, tant sur la réserve qu’à l’extérieur.

Selon une étude des Affaires indiennes, jusqu’en 1950, 
plus de 40 % du personnel enseignant n’avait aucune 
formation professionnelle. Cela ne signifie pas que toutes 
les expériences vécues par les élèves aient été négatives ni 
que tous les membres du personnel étaient incompétents. 
Un bon nombre de personnes de bonne qualité et dévouées 
travaillaient dans les pensionnats.

Les enfants autochtones étaient souvent loin de leurs parents 
pendant de longues périodes de temps, et cet éloignement 
les empêchait de découvrir et d’apprendre de précieuses 
compétences parentales. Le fait de retirer les enfants de leur 
foyer empêchait aussi la transmission de la langue et  
de la culture.

Kelora, un jeune garçon esquimau [Inuit], durant sa 
confession au père Joseph Choque, mission des Pères 
oblats, mars 1946. George Hunter, Office national du 
film du Canada. Photothèque/Bibliothèque et Archives 
Canada, PA-141738



17

Dans les pensionnats, les enfants ont appris à s’adapter aux 
comportements violents, ce qui a causé un traumatisme 
intergénérationnel, c’est-à-dire un cycle de violence et 
de traumatisme qui se transmet d’une génération à la 
suivante. Les recherches entreprises sur la transmission 
intergénérationnelle d’un traumatisme ont démontré que les 
personnes qui ont souffert des effets d’un stress traumatique 
le transmettent à leurs proches et vulnérabilisent leurs enfants. 
Puis, à leur tour, les enfants font l’expérience de leur propre 
traumatisme.

Expérience des Métis
Avant les années 1800, les enfants métis n’avaient que peu 
d’occasions de recevoir une éducation formelle basée sur la 
culture européenne. Les dispositions des traités sur l’éducation 
ne prenaient pas ces enfants en compte, lesquels étaient 
considérés comme des « sangs mêlés ».  Ce n’est qu’en 1885, 
dans le cadre de la Commission royale sur les demandes de 
certificat des Métis du Nord-Ouest, que le gouvernement 
fédéral s’est intéressé à l’éducation des Métis. L’Église 
catholique, déjà bien présente dans la société métisse, entreprit 
d’éduquer les élèves métis dans la région de la Rivière rouge, 
au Manitoba, durant les années 1800. La fréquentation des 
pensionnats, où l’utilisation des langues autochtones était 
interdite, engendra l’érosion d’une partie fondamentale de la 
culture métisse. Les pensionnats ont profondément affecté les 
communautés métisses, une réalité trop souvent oubliée de 
l’histoire des pensionnats au Canada.

Fermeture des pensionnats
Entre 1831 et 1996, le nombre des pensionnats autochtones 
en fonctionnement au Canada, tels que définis par le 
gouvernement fédéral, a atteint un maximum de 132 
établissements répartis à travers le pays. Cette définition est 
contestée et ne tient pas compte des anciens élèves qui ont 
fréquenté des écoles gérées par les provinces, ni des foyers ou 
des écoles de jour. Dès les années 1940, l’échec du régime des 
pensionnats était devenu évident.

Le gouvernement fédéral décida d’abandonner peu à peu ce 
régime et transféra aux provinces l’éducation des Premières 
Nations. L’implication des Églises dans le régime avait 
considérablement diminué en 1969, lorsque le gouvernement 
fédéral reprit la gestion complète de la plupart des pensionnats 
situés dans le sud du pays. Au cours de la décennie qui suivit, 
le gouvernement ferma la plupart des pensionnats.

Au cours des années 1970, à la demande de la Fraternité des 
Indiens du Canada, le gouvernement fédéral a entrepris un 
processus qui aboutit au transfert de la gestion de l’éducation 
aux Autochtones. Le dernier pensionnat administré par le 
fédéral a fermé ses portes en 1996.

Famille métisse, Fort Chipewyan, Alberta. 1899. Glenbow Museum,  
NA-949-118



18

Le contexte nordique des pensionnats 
autochtones
Introduction tardive des pensionnats
La politique d’assimilation des peuples autochtones du 
gouvernement canadien ne fut pas mise en œuvre de manière 
uniforme. Dans le Nord, la politique fédérale était de remettre 
à plus tard les obligations financières découlant des traités, tant 
qu’il n’existait pas de demande pour des terres autochtones. Le 
gouvernement s’attendait à ce que les Autochtones continuent 
à vivre de la terre, et à pratiquer la trappe et la traite des 
fourrures. L’histoire des pensionnats autochtones dans le Nord 
se divise en deux parties : la période missionnaire qui s’acheva 
au milieu des années 1950 et la période moderne, qui fut 
initiée par le gouvernement fédéral également dans les années 
1950. 

La période missionnaire
Durant la période missionnaire, le régime des pensionnats se 
limitait au Yukon et à la vallée du Mackenzie dans les Territoires 
du Nord-Ouest, aux rives de la baie James au Québec, ainsi 
qu’au Labrador. Des pensionnats catholiques ont ouvert leurs 
portes à Fort Providence en 1867, à Fort Resolution en 1903, 
à Fort Smith en 1915 et à Fort Simpson en 1918. Durant cette 
période, aucun pensionnat ne fut établi dans les régions plus à 
l’Est qui constituent aujourd’hui le Nunavut. L’éducation était 
au coeur de la lutte pour la conversion des âmes autochtones 
que se livraient les missionnaires anglicans et catholiques 
dans les Territoires du Nord-Ouest. Les programmes étaient 
essentiellement laissés à la discrétion des Églises et se limitaient 
habituellement à l’instruction religieuse, accompagnée d’une 
introduction à la lecture et à l’arithmétique.

En 1913, l’inspecteur fédéral H. B. Bury s’inquiétait du fait que 
les élèves quittaient les pensionnats bien peu préparés à la 
vie dans la société blanche ou à celle dans leur communauté 
d’origine. Les parents et les grands-parents se plaignaient 
d’avoir peu de contrôle sur les élèves qui ne connaissaient 
à peu près rien des compétences nécessaires à la vie sur les 
terres. Plusieurs des élèves ont développé la honte de leur 
communauté d’origine. 

À cette époque, le taux d’inscription était bas. Dans une région 
comptant quelque 2 000 enfants d’âge scolaire, seulement 
59 étaient inscrits à l’école Sacred Heart de Fort Providence 
en 1918. Pour la plupart des élèves, la scolarité ne durait que 
quatre ou cinq ans.

La période moderne 
En 1948, la majorité des enfants autochtones ne fréquentaient 
pas l’école sur une base régulière. Dans les TNO, 200 des 300 
élèves dans les pensionnats étaient en première ou deuxième 
année. La création du ministère du Nord canadien et des 
ressources nationales en 1953 marqua le début de la fin du 
contrôle direct de l’éducation par les missionnaires dans le 
Nord. Les services en éducation de l’époque avaient l’allure 
d’une courtepointe très irrégulière. L’objectif du gouvernement 
fédéral était de s’assurer que tous les enfants d’âge scolaire 
dans le Nord aient la possibilité de fréquenter l’école avant 
l’année 1968. Cette décision du ministère du Nord canadien 
d’étendre de façon exponentielle le régime des pensionnats 
dans le Nord survenait une décennie après que les responsables 
des Affaires indiennes aient entrepris de réduire le nombre des 
pensionnats dans le sud du pays. L’expansion du régime des 
pensionnats dans le Nord allait de pair avec l’intensification 
du développement des ressources et de la spéculation, et un 
accroissement de la présence militaire.

L’expansion du régime des pensionnats dans le Nord 
fut entreprise pratiquement sans consulter les peuples 
autochtones. À l’origine, les dirigeants gouvernementaux 
n’avaient pas prévu reproduire dans le Nord le régime de 
pensionnats administré par les Églises. Cependant, l’opposition 
des Églises, conjuguée à la conviction que les pensionnats 
seraient moins chers à administrer, les a conduits à abandonner 
l’idée d’établir uniquement des écoles communautaires gérées 
par le gouvernement.

Élèves à l’école de Coppermine fabriquant du papier mâché. Coppermine, 
TNO, [Kugluktuk (anciennement Coppermine), Nunavut]. Bibliothèque et 
Archives Canada, numéro de copie négative - e004923639



19

Entre 1954 et 1964, le gouvernement fédéral a mis sur 
pied plusieurs grandes écoles de jour dotées d’installations 
résidentielles dans les Territoires du Nord-Ouest : 

•	 Chesterfield Inlet – l’école Sir Joseph Bernier et le 
pensionnat Turquetil Hall (catholiques) ont ouvert leurs 
portes en 1954;

•	 Yellowknife – l’école Sir John Franklin et le pensionnat 
Akaitcho Hall (non confessionnels) ont ouvert leurs portes 
en 1958;

•	 Inuvik – l’école secondaire Samuel Herne et le pensionnat 
Grollier Hall (catholiques) ainsi que le pensionnat Stringer 
Hall (anglicans) ont ouvert leurs portes en 1959;.

•	 Fort Simpson – l’école laïque Thomas Simpson, le 
pensionnat Lapointe Hall (catholique) et le pensionnat 
Bompas Hall (anglican) ont ouvert leurs portes en 1960.

•	 De plus, le gouvernement fédéral a mis sur pied le 
Churchill Vocational Centre (non confessionnel), une 
institution scolaire de formation professionnelle destinée 
aux Inuit, située à Churchill, au Manitoba, en 1964.

La plupart des élèves qui ont fréquenté ces écoles étaient 
hébergés dans des résidences nouvellement construites par 

le gouvernement. Ces pensionnats étaient habituellement 
administrés par les Églises anglicane ou catholique. Il existait 
souvent deux résidences ou deux ailes par résidence — une 
catholique, l’autre anglicane — dans chaque collectivité.

Autres types d’hébergement
À la suite d’une courte période d’expérimentation 
d’hébergement dans des tentes en 1951, le campement 
Coppermine Tent Hostel a ouvert ses portes en 1955 à l’endroit 
où se trouve aujourd’hui Kugluktuk, au Nunavut. Les élèves 
vivaient dans des tentes à ossature de bois et fréquentaient 
l’école fédérale de jour à Coppermine. Ce campement était 
ouvert cinq mois par année et hébergeait entre vingt et trente 
élèves. Le campement a fermé en 1959 et la plupart des élèves 
furent transférés à Inuvik.

Plusieurs pensionnats plus petits, souvent appelés « foyers », 
ont été établis près des villages et hameaux des Territoires du 
Nord-Ouest et du Nord du Québec. Dans ces foyers, les enfants 
vivaient avec des adultes inuits, souvent apparentés. Ces foyers 
n’étaient pas tous ouverts chaque année et la plupart ont été 
fermés avant la fin des années 1960.

 [Étudiantes] Le [S.S.] distributeur au quai. 
Fleming/Archives des TNO, N-1979-050: 0093



20

Répercussions sur les familles et les communautés

De 1956 à 1963, il y eut une forte augmentation du nombre 
des élèves fréquentant les pensionnats et les écoles de jour. 
Dans plusieurs communautés, l’arrivée de l’avion ou du 
bateau affrété par le gouvernement était le prélude à de 
scènes traumatisantes où les parents faisaient leurs adieux à 
leurs enfants lorsque ceux-ci étaient arrachés à leur famille et 
amenés dans des écoles.  

Contrairement aux missionnaires, dont plusieurs avaient appris 
les langues autochtones, la plupart des enseignants venaient 
à présent du sud, ne parlaient pas de langue autochtone 
et n’avaient généralement reçu qu’une journée ou deux de 
cours d’initiation à la vie dans le Nord. Bien peu restaient plus 
de deux ans. Tout comme les enseignants, les programmes 
étaient importés du sud et la plupart des écoles utilisaient les 
curriculums de l’Alberta, du Manitoba ou de l’Ontario. Par 
conséquent, pour bon nombre d’élèves, l’éducation qu’ils 
recevaient s’avérait à la fois difficile, inadéquate et frustrante.

Les élèves fréquentaient souvent des écoles situées à des 
milliers de kilomètres de chez eux. Il n’était pas rare que des 
enfants inuits du Nord du Québec voyagent durant plus 
d’une semaine par train et par avion pour se rendre à une 
école située à Yellowknife, dans les Territoires du Nord-Ouest. 
Souvent, ni les parents ni les enfants ne savaient où ils étaient 
amenés.

D’anciens élèves dénoncent les mauvais 
traitements
Dans les années 1990, d’anciens élèves ont commencé à 
parler des mauvais traitements dont ils avaient été la cible 
dans certaines des écoles ou des pensionnats qui leur étaient 
associés. D’anciens employés des pensionnats Coudert Hall au 
Yukon, Lower Post dans le nord de la Colombie-Britannique 
et Grollier Hall dans les Territoires du Nord-Ouest ont été 
reconnus coupables de diverses accusations, y compris 
d’attentat à la pudeur. Un rapport du gouvernement territorial 
datant de 1994 a indiqué que les élèves du Turquetil Hall, à 
Chesterfield Inlet, avaient subi des agressions physiques et 
sexuelles graves. Due en grande partie au passage du temps, 
aucune accusation n’a jamais été portée.

Résultats du régime des pensionnats fédéraux
Dans l’ensemble, le régime fédéral des pensionnats n’a jamais 
atteint ses buts. Encore en 1967, 20 % de la population 
autochtone n’avait toujours pas accès à l’éducation. Les élèves 

étaient instruits et formés pour des emplois qui, bien souvent, 
n’existaient pas à leur retour dans leur communauté. Vers la 
fin des années 1960, le gouvernement fédéral transféra aux 
gouvernements territoriaux la plupart des écoles et pensionnats 
ainsi que la responsabilité de les faire fonctionner. À mesure 
que les résidents du Nord regagnèrent le contrôle de leurs 
gouvernements, l’appui aux pensionnats déclina et l’appui à 
l’éducation au niveau local s’accrut.

Dans l’Arctique de l’Est (à présent le Nunavut), la plupart des 
foyers avaient fermé leurs portes avant la fin des années 1960. 
Les seules exceptions étaient Cambridge Bay, Rankin Inlet, 
Kugluktuk et Frobisher Bay (aujourd’hui Iqaluit). Le Gordon 
Robertson Education Centre (à présent l’école secondaire 
Inuksuk) ouvrit ses portes en 1971 avec une capacité de 200 
élèves. Le foyer Ukkivik poursuivit ses opérations jusqu’en 
1996, hébergeant des élèves venant de collectivités plus petites 
où les classes de 10e, 11e et 12e années n’étaient pas offertes.

Malgré quelques succès obtenus, plus particulièrement avec le 
collège Grandin à Fort Smith, la gestion des pensionnats par 
le gouvernement fédéral dans le Nord canadien porte à croire 
qu’il a appris bien peu de choses de ses échecs dans le sud.

Malgré que le régime ait mis du temps à s’implanter dans le 
Nord, ses répercussions furent importantes et se font encore 
ressentir de nos jours. Un bien plus grand pourcentage de 
la population autochtone du Nord canadien a fréquenté 
les pensionnats que dans le reste du pays. Selon les chiffres 
recueillis par Statistique Canada dans le cadre du recensement 
des peuples autochtones de 2001, plus de 50 % des 
Autochtones âgés de 45 ans et plus au Yukon et dans les 
Territoires du Nord-Ouest ont fréquenté un pensionnat. Au 
Nunavut, 40 % des habitants âgés de 55 ans et plus ont 
fréquenté un pensionnat, comme plus de 50 % de ceux âgés 
de 45 à 54 ans.

Rechercher la réconciliation
Dénonciation
Depuis le début des années 1990, le public s’est conscientisé et 
a mieux compris l’héritage laissé par le régime des pensionnats 
autochtones, tandis que d’anciens élèves ont entrepris de 
dénoncer les violences — physiques, émotionnelles et sexuelles 
— qu’ils avaient endurées au cours de leur passage dans ces 
écoles et pensionnats. Tout au long des années 1990, les 
dénonciations de ces sévices se sont multipliées, donnant lieu à 
des accusations criminelles contre les représentants des Églises 
ainsi qu’à des poursuites juridiques contre le gouvernement 



21

fédéral. Bon nombre de collectivités autochtones et non 
autochtones du Canada ont commencé à reconnaitre le lien 
existant entre ces pensionnats et leur héritage, et les crises 
sociales incessantes ayant cours dans certaines communautés 
autochtones. La Commission royale sur les peuples 
autochtones de 1996 a confirmé l’existence d’un tel lien. 

Fondation autochtone de guérison
Le 7 janvier 1998, le gouvernement fédéral du Canada a publié 
une déclaration de réconciliation et annoncé une nouvelle 
stratégie appelée Rassembler nos forces : Le Plan d’action du 
Canada pour les questions autochtones. Le plan comprenait 
la mise sur pied d’un fonds visant à soutenir les initiatives de 
guérison, et le 31 mars 1998, la Fondation autochtone de 
guérison (FADG) a été créée dans le but d’administrer ce fonds. 
La Fondation s’est vu accorder dix ans pour dépenser les 350 
millions $ du fonds, soit la période s’échelonnant du 31 mars 
1999 au 31 mars 2009. En 2007, la FADG se voyait accorder 
un montant additionnel de 125 millions $ et son mandat fut 
prolongé jusqu’en septembre 2012. À ce jour, la Fondation 
autochtone de guérison a financé 1 345 projets d’un bout 
à l’autre du pays, avec des investissements totalisant 523 
millions $. Ces projets incluent, entre autres, le financement 
de centres où les anciens élèves ont accès à des services 
de soutien et de counselling, des services de prévention 

du suicide, et la promotion et la prestation d’activités de 
guérison traditionnelles. L’emphase de tous ces projets est 
mise sur la guérison, la réappropriation de l’estime de soi et la 
reconnexion avec la famille, la culture et la communauté

Convention de règlement relative aux 
pensionnats indiens
Les anciens élèves des pensionnats ont lancé le plus grand 
recours collectif jamais intenté dans l’histoire du Canada dans 
le but d’obtenir réparation pour eux-mêmes et leurs familles. 
Confronté à cette situation, le gouvernement du Canada a 
négocié la Convention de règlement relative aux pensionnats 
indiens (CRRPI). Mise en œuvre en 2007, la Convention de 
règlement inclut :

•	 le Paiement d’expérience commune (PEC) accessible à 
tous les survivants des pensionnats administrés par le 
gouvernement fédéral;

•	 le Processus d’évaluation indépendant (PEI) visant 
à indemniser financièrement les victimes de sévices 
physiques et sexuels;

•	 la mise sur pied de la Commission de vérité et 
réconciliation (CVR);

•	 des initiatives de guérison;

•	 un fonds destiné aux projets de commémoration.

Excuses du gouvernement
En juin 2008, le gouvernement du Canada a présenté des 
excuses pour son rôle dans l’établissement et le soutien 
apporté au régime des pensionnats autochtones. En disant 
« nous sommes désolés », le premier ministre Stephen Harper 
a reconnu le rôle joué par le gouvernement du Canada dans 
la séparation des enfants autochtones de leurs foyers, leurs 
familles et leurs cultures. Le premier ministre Harper a déclaré 
que les pensionnats représentaient un triste chapitre de 
l’histoire du Canada et que les politiques qui soutenaient et 
protégeaient ce système étaient néfastes et injustes. 

Ces excuses signalaient à tous les Canadiens que ce chapitre 
de l’histoire ne pouvait plus être nié ni ignoré, mais devait 
plutôt faire partie, dorénavant, d’un nouveau dialogue devant 
mener à la réconciliation avec les Autochtones du Canada.

Ce fut un moment historique pour les milliers d’anciens élèves 
de partout au Canada qui ont assisté à cette présentation 
des excuses de la part du gouvernement. Les réactions furent 

Visiteurs lisant un panneau de l’exposition « 100 ans de pertes : le régime des 
pensionnats autochtones au Canada », produite par la Fondation autochtone 
de l’espoir.  Évènement national organisé par la Commission de vérité et 
réconciliation à Saskatoon, Saskatchewan, en 2012.  
Photographe : Mindy Willett



22

cependant partagées. Les leaders autochtones qui ont assisté 
à la présentation dans la Chambre des communes ont parlé 
d’une avancée positive.

La plupart sont d’avis qu’il reste beaucoup à faire. « L’histoire 
complète des répercussions des pensionnats sur notre 
peuple n’a pas encore été écrite », a déclaré le grand chef 
Edward John du Sommet des Premières nations, un groupe 
représentant les Premières nations de la Colombie-Britannique.

Charlie Thompson, un survivant qui a enduré des sévices, a 
regardé la présentation des excuses à partir de la galerie de la 
Chambre et s’est dit soulagé d’entendre le premier ministre 
reconnaitre l’existence de ce terrible héritage. « Aujourd’hui, 
je me sens soulagé. Je me sens bien. Pour moi, c’est un jour 
historique. »

Commission de vérité et réconciliation
Découlant de la Convention de règlement relative aux 
pensionnats indiens, la Commission de vérité et réconciliation 
fut mise sur pied en 2008 avec pour mandat de :

•	 raconter aux Canadiens l’histoire des pensionnats et les 
répercussions qu’ils ont eues sur les enfants autochtones 
qui y ont été envoyés par le gouvernement du Canada;

•	 orienter un processus de réconciliation entre les 
familles autochtones, les collectivités, les Églises, les 
gouvernements, et entre les Canadiens autochtones et 
non autochtones.

La Commission s’est vue confier la tâche d’étudier les 
dossiers tenus par ceux qui administraient et finançaient les 
pensionnats, de collecter les témoignages des responsables des 
institutions ayant géré ces écoles et de recueillir les histoires 
racontées par les survivants, leurs familles et communautés, 
et par tout autre individu personnellement affecté par 
l’expérience des pensionnats et leurs répercussions.

La Commission considère la réconciliation comme un processus 
individuel et collectif continu qui vise à renouveler les relations 
sur une base de respect et de compréhension mutuels. D’ici la 
fin de son mandat, le 1er juillet 2014, la CVR aura :

•	 préparé un dossier historique complet sur les politiques et 
le fonctionnement des pensionnats;

•	 enregistré, dans toute la mesure du possible, les histoires 
des enfants ayant fréquenté les pensionnats, et les 

souvenirs racontés par les anciens employés ou toute 
autre personne ayant été affectée par ces écoles;

•	 produit un rapport public exhaustif comprenant des 
recommandations aux parties de la Convention de 
règlement relative aux pensionnats indiens;

•	 organisé des évènements nationaux dans diverses 
régions du Canada afin de faciliter la recherche de la 
vérité et promouvoir la conscientisation et l’éducation du 
public relativement à l’héritage des pensionnats et ses 
répercussions;

•	 soutenu une initiative de commémoration qui financera 
des projets visant à rendre hommage aux survivants;

•	 appuyé la tenue d’évènements conçus par les 
communautés elles-mêmes pour répondre à leurs besoins 
particuliers;

•	 établi un centre de recherche national qui servira de 
source permanente d’information sur l’héritage laissé par 
les pensionnats autochtones;

•	 mis en branle un processus de guérison et de partage 
de la vérité entre les Canadiens autochtones et 
non autochtones qui favorisera la réconciliation et 
l’établissement de nouvelles relations basées sur la 
compréhension et le respect mutuels.

Excuses des Églises
En 2008, la plupart des Églises impliquées dans le 
fonctionnement des pensionnats au Canada avaient présenté 
des excuses publiques pour la négligence, les sévices et les 
souffrances endurées par les enfants qui leur avaient été 
confiés.

La plupart des organisations ont présenté leurs excuses par le 
biais de leur bureau national (la date de la présentation des 
excuses apparait entre parenthèses ci-après), sauf pour l’Église 
catholique qui, elle, a laissé aux différents diocèses le soin de 
présenter leurs excuses :

•	 Église unie du Canada (1986)

•	 Missionnaires Oblats de Marie Immaculée (Église 
catholique romaine) (1991)

•	 Église anglicane du Canada (1993) 

•	 Église presbytérienne au Canada (1994) 

•	 Gouvernement du Canada (2008)

•	 Le pape Benoît XVI a exprimé sa « tristesse » à l’égard 
des traitements subis par les élèves des pensionnats 
administrés par l’Église catholique romaine (2009).



23

Reconnaitre les expériences positives 
Tout en reconnaissant les dommages considérables causés par 
le régime des pensionnats aux individus et aux communautés, 
il est important de souligner et de célébrer les expériences 
positives que certains anciens élèves ont racontées. Tout au 
long de ce document, des histoires positives sont relatées afin 
que les élèves d’aujourd’hui bénéficient d’un portrait complet 
du régime des pensionnats.

Mouvement de guérison
De grands progrès ont été réalisés par le mouvement de 
guérison. Ce processus est le fruit du travail acharné, du 
dévouement et de l’engagement de milliers d’individus dans 
des centaines de communautés. De nombreux Autochtones 
ont pris contact avec des détenteurs du savoir pour faire 
revivre leur spiritualité, et réintroduire les pratiques culturelles 
et de guérison traditionnelles. Des approches holistiques à 
l’égard des communautés, des relations et des modes de vie 
sains, combinées à des programmes de guérison personnelle 
et communautaire, ont contribué à guérir de l’héritage laissé 
par les pensionnats. Bien que la guérison complète prendra 
des années, il est important que tous les Canadiens sachent 
ce qui s’est passé. Pour les non-Autochtones, les gestes de 
réconciliation, comme la reconnaissance de l’existence de 
la colonisation au Canada et de ses impacts sur les peuples 
autochtones, l’étude et le partage d’informations au sujet du 

régime des pensionnats et le soutien et la revendication des 
droits des Autochtones, permettront de bâtir des relations 
nouvelles et plus équitables à l’avenir.

L’importance de la conscientisation
Les conditions de guérison et de réconciliation seront mises 
en place en faisant en sorte que tous les Canadiens soient 
conscients des conséquences des pensionnats et connaissent 
cette histoire. 

En l’an 2000, la Fondation autochtone de guérison a fondé 
la Fondation autochtone de l’espoir (FAE), un organisme 
charitable dont le mandat est d’éduquer et de sensibiliser les 
Canadiens au sujet des pensionnats et de leur héritage, et 
de soutenir les efforts de guérison à long terme des anciens 
élèves. La FAE remplit son mandat en travaillant de concert 
avec les Premières Nations, les Inuit et les Métis, les collectivités 
et les organisations à travers le Canada, et en menant des 
activités de communication, de recherche et de règlementation 
qui soutiennent le développement et la mise en œuvre de leurs 
programmes éducatifs. Toutes ces activités sont basées sur les 
expériences et les histoires d’anciens élèves des pensionnats, 
leurs familles et leurs communautés.

En 2012, les ministères de l’Éducation des TNO et du Nunavut 
ont travaillé en étroite collaboration avec la Fondation 
autochtone de l’espoir afin de produire le présent guide 
de l’enseignant. Grâce à ces initiatives pédagogiques, les 
Canadiens apprennent cette histoire et comprennent mieux 
les répercussions qu’elle a eues, et qu’elle continue d’avoir, sur 
notre nation.

Le présent résumé de l’histoire et de l’héritage du régime des 
pensionnats au Canada est une adaptation et un abrègement 
du contenu du guide de l’enseignant « 100 années de 
pertes », publié par la Fondation autochtone de l’espoir, 
ainsi que du contenu du document « Ils sont venus pour les 
enfants » de la Commission de vérité et réconciliation et du 
Centre du patrimoine septentrional Prince-de-Galles. 

Phil Fontaine, ancien chef national de l’Assemblée des Premières Nations 
devant la basilique Saint-Pierre, cité du Vatican, 2009.  
Photographe : Fred Cattroll.



24

Marius Tungilik
Marius Tungilik, un des leaders interviewés pour ce guide, est 
décédé en 2013. Les gens du Nunavut, des TNO et du Canada 
pleurent sa mort. Il a laissé derrière lui de nombreux souvenirs 
qui révèlent sa sagesse et son espoir en l’avenir. 

Nous souhaitons partager avec vous certaines expériences dont 
Marius a parlé au cours de son entrevue. Cette citation met 
en lumière les retombées qu’ont eues les pensionnats sur de 
nombreux Autochtones : 

« … cela crée une cicatrice qui dure toute votre vie. Nous 
parlons de guérison, nous parlons d’aller de l’avant, nous 
parlons de pardon, nous parlons d’amour, de mener une 
meilleure vie, mais pour y arriver, vous devez d’abord 
reconnaitre d’où tout cela provient, pourquoi c’est arrivé, 
et que ce n’est pas de votre faute, d’aucune façon. Et vous 
devez diriger votre colère au bon endroit, pas contre ceux 
que vous aimez. Parce qu’il est tellement facile de tourner sa 
colère contre quelqu’un qui est près de vous et ça, c’est une 
erreur que plusieurs d’entre nous commettent et une des 
choses qui nous fait nous tourner vers la fuite, la fuite dans 
l’alcool, la fuite dans les drogues, la fuite dans la violence, 
la fuite de la réalité. Les gens doivent savoir qu’il y a un fort 
prix à payer à ne pas comprendre ce qui vous est arrivé, et 
qu’il faut commencer à comprendre l’histoire qui se cache 
derrière certaines des raisons pour lesquelles les gens ont 
fait les choses comme ils les ont faites et comment vous y 
réagissez. »

Marius a aussi parlé de ce qu’il a appris de sa famille :

« Nous possédons un système de valeurs si bien ancré qu’il 
nous a permis de survivre durant des siècles. Nous ne 
dépendions que des ressources qui nous étaient accessibles. 
Nous prenions bien soin de la terre, nous prenions bien soin 
des animaux qui nous nourrissaient, nous prenions bien soin 
de nos enfants, nous prenions bien soin de nos ainés, nous 
avions une vie bien remplie. Une des façons d’y arriver est de 
comprendre d’où viennent les Inuit, que nous étions autrefois 
un peuple fort, puissant et fier, et que nous ne dépendions 
de personne d’autre que de nous. Nous devrons redécouvrir 
notre ingéniosité, nous devrons redécouvrir nos valeurs, nos 
croyances et la force que possédaient nos ancêtres avant les 
influences venues de l’extérieur, y compris le matérialisme et 
la chrétienté. »

Marius nous a fait part de sa vision relativement au guide de 
l’enseignant sur les pensionnats :

« … Je ne m’en ferais pas trop quant à la manière dont ça 
doit être présenté. Nous ferons des erreurs en cours de 
route, nous apprendrons de ces erreurs, les gens doivent 
comprendre qu’il existe quelque chose de terriblement 
mauvais, nous ne pouvons plus le taire, nous prendrons 
toutes les précautions pour faire preuve de sensibilité dans la 
manière dont nous l’enseignerons, mais ce message doit se 
rendre dans les écoles, il doit être transmis aux jeunes. »

Nous sommes convaincus que les mots et la vision de Marius 
seront célébrés et que les enseignants qui livreront ces 
ressources s’en souviendront. Vous nous manquez beaucoup, 
Marius. Merci d’avoir partagé votre savoir avec nous. 

Photographe : Jeff Thomas



25
Paul Andrew explique ce que signifie « nourrir le feu » 
aux enseignants venus de partout au Nunavut et aux 
TNO, 2012. Photographe : Tessa Macintosh.  

Apprendre ensemble

Citations des enseignants du projet pilote

À l’origine, j’ai cru que je n’avais pas le droit d’enseigner ce module 
(étant un non-Autochtone du sud), mais les présentateurs de l’atelier de 
formation, Liz Fowler et Piita Irniq plus particulièrement, m’ont fait la 
preuve que j’étais la bonne personne.

J’ai une bien meilleure compréhension de l’ampleur des répercussions 
des pensionnats sur les peuples autochtones à travers ce pays. 

Les répercussions des pensionnats sont beaucoup plus profondes que je 
ne l’avais d’abord cru.

C’est un module extraordinaire à enseigner et j’ai été honoré d’avoir pu 
le faire. Cela m’a donné l’occasion d’avoir les débats et les discussions les 
plus profonds jamais eus avec mes élèves auparavant. Je crois qu’ils en 
sont ressortis avec une excellente compréhension du sujet.

Je suis très fier d’avoir pu être impliqué dans la livraison de ce module et 
j’apprécie le sens de la communauté que nous avons su développer au fil 
des activités.



MP-1976.25.135 | Photographie | Un homme 
inuit et un enfant dans un kayak, Port Harrison, 
Québec, environ 1920. © Musée McCord



Activité n° 1
L’éducation avant les pensionnats – la vie en famille

Vous êtes ici

Temps restant : 25 heures



28

Résultat d’apprentissage
Les élèves comprendront et décriront l’éducation 
reçue par les enfants dans le Nord canadien avant 
l’établissement des pensionnats.

Durée prévue
60 minutes

Préparation de l’enseignant 
•	 Préparez l’équipement audiovisuel.

•	 Visionnez la vidéo Tuktu et le présent de la mer  
(14 minutes). Visionnez en silence..

•	 Écoutez la bande audio La vie en famille où Sarah 
Jerome, Piita Irniq et Muriel Betsina racontent des 
histoires tirées de leur enfance (environ 12 minutes).

Note : Plusieurs entrevues ont été réalisées au téléphone. 
Vous entendrez parfois un « hum, hum », 
démontrant que l’intervieweur pratique une 
écoute active. Informez-en vos élèves afin qu’ils 
ne soient pas surpris par ce détail et rappelez-leur 
d’écouter respectueusement.

Activité n° 1 :
L’éducation avant les pensionnats – la vie en famille

Note : Il est fortement recommandé qu’au 
début ou à la fin de cette première activité, 
une discussion et une activité additionnelles 
soient organisées avec les élèves afin de 
donner le ton à l’ensemble du module. 
Pour plus de détails, veuillez vous référer 
au chapitre Comment se préparer pour ce 
module au début de cet ouvrage.

Jeunes joueurs de tambour : Calvin Pederson, Andrew 
Atatahak et Myles Pederson.  
Photographe : Tessa Macintosh



29

Information contextuelle pour l’enseignant
Pour jeter les bases de ce module, il est important que 
les élèves comprennent bien quelle était la vie des jeunes 
autochtones et de leurs familles avant l’établissement 
du régime des pensionnats. Le but de cette activité est 
de démontrer qu’avant les pensionnats, les Autochtones 
éduquaient leurs enfants selon des méthodes qui s’étaient 
développées au fil de milliers d’années. Nous ne tentons 
pas de glorifier le passé. La vie n’était pas facile, et parfois 
même les gens luttaient pour leur survie et souffraient de 
la famine. Néanmoins, les familles éduquaient leurs enfants 
pour en faire des adultes sains qui contribuaient à leur société. 
L’enseignement et l’apprentissage s’accomplissaient au jour 
le jour, dans la vie quotidienne des familles. Jamais on ne 
demandait à l’enfant : « Que feras-tu quand tu seras grand? » 
La réponse était évidente et le programme de formation, bien 
établi. Lors du visionnement de la vidéo Tuktu (sans son) vous 
pourrez observer la pédagogie et le programme en action. 
Tant Inuuqatigiit que Dene Kede font référence à l’éducation 
traditionnelle.

Le camp tout entier ou la communauté prenait part à 
l’éducation des enfants. Les parents avaient des attentes 
spécifiques pour chaque enfant, le préparant pour ses 
responsabilités futures, et chacun connaissait la nature de 
ces attentes.1

Traditionnellement, l’éducation ne voulait pas dire 
fréquenter l’école. L’apprentissage pour la survie se 
déroulait tout au long des heures éveillées, chaque jour 
et tout au long de la vie. L’apprentissage se réalisait par 
l’expérience de la vie. Ce n’était pas une abstraction et il 
faisait partie intégrante des activités du quotidien.2

1. Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest, Inuuqatigiit :  
Le curriculum vu par les Inuits.

2. Gouvernement des Territoires du Nord-Ouest, Éducation, Culture et 
Formation. Dene Kede : l’éducation : point de vue déné. 1993

Étapes
1.	 Distribuez une feuille de papier vierge à chaque élève.

2.	 Visionnez Tuktu et le présent de la mer avec les élèves 
en ayant pris soin de couper le son. Ce film a été réalisé 
en 1967 avec le regard d’un spectateur non autochtone. 
Sans la bande sonore, il sera plus facile pour les élèves 
de répondre aux questions et de mieux comprendre qui 
enseigne à Tuktu et de quelle manière. Si le temps le 
permet, repassez un segment de la vidéo avec le son et 
discutez avec vos élèves de comment la narration change 
la perspective. 

3.	 Demandez aux élèves d’écrire des mots ou des phrases 
décrivant l’éducation de Tuktu. Vous pourriez devoir les 
stimuler au moyen de questions comme :

a.	 Comment Tuktu apprend-il?
b.	 Qui enseigne à Tuktu?

4.	 Dites à vos élèves qu’ils vont écouter une bande audio où 
ils entendront Sarah Jerome de Fort McPherson (TNO), Piita 
Irniq de Naujaat/Repulse Bay (Nunavut) et Muriel Betsina, 
originaire du Grand lac de l’Ours, mais qui vit aujourd’hui à 
N’dilo (TNO). 

	 Pour aider les élèves à en apprendre davantage sur la 
géographie du Nord, localisez chacune de ces régions sur 
une carte. Discutez avec les élèves des différences et des 
similitudes de chaque endroit (par ex. la toundra, l’océan, 
les arbres qui influencent le mode de vie). 

5.	 Chaque personne entendue sur le fichier audio a partagé 
quelques souvenirs de son enfance et sur la manière dont 
elle a été éduquée. Une transcription de la bande audio se 
trouve sur le DVD pour utilisation par l’enseignant ou les 
élèves. Nous recommandons que vous donniez l’occasion 
à vos élèves d’écouter la bande audio sans avoir à lire 
en même temps. Les compétences d’écoute s’avèreront 
importantes tout au long de ce module.

6.	 Tandis qu’ils écoutent, demandez aux élèves de penser à la 
manière dont ces trois personnes ont été éduquées (par ex. 
apprentissage par l’observation et la pratique).



30

7.	 Demandez à vos élèves d’écrire certains des adjectifs ou 
locutions utilisés par Sarah, Piita et Muriel pour décrire 
leurs vies (par ex. fier, en sécurité, joyeux, indépendant, 
travaillant, obtention de la nourriture).

 8.	 Une fois les activités audiovisuelles terminées, demandez à 
vos élèves de partager ce qu’ils ont appris. Sur une grande 
feuille de papier, inscrivez tous les mots retenus par la 
classe ayant été utilisés par Tuktu, Muriel, Sarah et Piita 
pour décrire la façon dont ils avaient été éduqués. Affichez 
cette feuille pour toute la durée de ce module. 

Activité complémentaire
Invitez un membre de la communauté à venir en classe 
raconter aux élèves des histoires sur la vie à l’époque où il était 
enfant, avant qu’il n’aille à l’école ou avant l’établissement des 
pensionnats dans la région. (Cet exercice ne vise pas à étudier 
les expériences liées aux pensionnats, à cette étape-ci).

Joe Evyagotailak explique aux élèves le concept de « tunngavik ». 
Tunngavik signifie « posséder une fondation solide » et Joe 
explique à quel point il est important d’avoir une famille et une 
communauté forte pour avoir une population saine. Ce terme 
est aussi utilisé dans Nunavut Tunngavik Incorporation (NTI). La 
NTI est responsable d’assurer que les engagements pris en vertu 
de l’Accord sur les revendications territoriales du Nunavut sont 
respectés. Photographe : Tessa Macintosh

Muriel Betsina raconte ses souvenirs à son petit-fils, Frank Betsina. Elle lui 
parle de la vie avant qu’elle soit amenée au pensionnat. Photographe : Tessa 
Macintosh





Le bébé George était un orphelin qui fut amené au pensionnat 
indien de Carcross par l’évêque Bompas. Archives du Yukon, 
Église anglicane, diocèse du Yukon, 86/61, #590.



Activité n° 2
Être arraché à sa famille

Vous êtes ici

Temps restant : 24 heures



34

Activité nº 2 :
Être arraché à sa famille

Résultat d’apprentissage
Les élèves comprendront les conséquences pour les enfants 
d’avoir été enlevés et amenés dans les pensionnats, ainsi 
que pour les parents et les familles laissés derrière. Les 
élèves rédigeront et publieront une critique personnelle d’un 
livre qu’ils auront choisi ou la présenteront à un auditoire 
authentique.

Durée prévue
60 minutes + temps à l’extérieur de la classe pour la lecture

Préparation de l’enseignant 
•	 Lisez la petite bande 

dessinée intitulée Shi-
shi-etko1 et ayez-la à 
portée de la main pour la 
partager avec les élèves.

•	 Préparez un tableau à 
feuilles pour les activités 
de remue-méninges. 

•	 Soyez prêt à projeter 
l’image de la sculpture, 
The Last Goodbye (le 
dernier adieu).

•	 Ayez en main un choix de 
livres sur les pensionnats 
parmi lesquels les élèves 
pourront choisir (voir la 
bibliographie annotée à la 
fin de la présente activité 
pour liste de livres).

•	 Photocopiez en nombre suffisant la feuille de travail de 
l’élève Critique de livre. Le devoir de critique de livre se 
trouve sur le DVD en format Word et peut être modifié  
au besoin.

1 CAMPBELL, Nicola I. Shi-Shi-Etko, illustré par Kim LaFave. Saint-Boniface 
(Man.), Éditions des Plaines, 2010.

•	 Activité complémentaire optionnelle : Nous n’étions que 
des enfants de l’Office national du film du Canada. 
(https://www.nfb.ca/film/nous_netions_que_des_enfants)

Information contextuelle pour l’enseignant
Tous les livres choisis pour cette activité ont été écrits par 
des auteurs autochtones, dont plusieurs ont fréquenté les 
pensionnats. Cette collection offre des descriptions vivantes 
et personnelles de ce qu’était la vie pour les jeunes avant, 
pendant et après la fréquentation des pensionnats. Par 
expérience, ce genre d’histoires peut souvent s’avérer l’une 
des façons les plus efficaces pour permettre aux élèves de 
comprendre les réalités que ce module cherche à exposer. La 
lecture de livres est également importante pour développer la 
littératie. Tout au long de ce module, les élèves seront invités 
à partager avec le reste de la classe ce qu’ils ont appris par la 
lecture du livre qu’ils ont choisi durant cette activité. Il faudra 
discuter des options de temps de lecture, si cette lecture fera 
partie des devoirs et pour quand le livre devra avoir été lu et la 
critique terminée. 

CAMPBELL, Nicola I. Shi-Shi-Etko, 
illustré par Kim LaFave. Saint-
Boniface (Man.), Éditions des 
Plaines, 2010.

Ce symbole est utilisé tout au long du module 
afin de vous rappeler de donner à vos élèves du 
temps pour lire et pour travailler à leur critique 
de livre.

Note : Avant d’entreprendre la lecture de la 
première histoire, discutez avec vos élèves de 
ce qu’ils pourraient ou devraient faire dans 
l’éventualité où ils ressentiraient des émotions 
éprouvantes au cours de l’une ou l’autre 
activité. Référez-vous au chapitre, Comment 
traiter des sujets difficiles, à la page 11. Vous 
pourriez, par exemple, convenir avec vos 
élèves qu’ils seront autorisés à quitter la classe 
pour se rendre auprès d’un conseiller ou au 
bureau de l’école en tout temps au cours d’une 
activité. Les suivis sont importants.



35

Étapes
1.	 Assurez-vous d’avoir placé, bien en vue dans la classe, 

l’affiche papier réalisée durant la première activité, 
L’éducation avant les pensionnats.

2.	 Si cela convient à votre style d’enseignement et à vos 
élèves, demandez-leur de fermer les yeux et de poser leur 
tête sur le pupitre. Demandez-leur de se rappeler ce qu’ils 
ont entendu sur la vie de Tuktu, Sarah, Piita et Muriel 
durant la première activité. Lisez à voix haute les mots qu’ils 
avaient inscrits sur la feuille grand format lors de leur travail 
de groupe de l’activité L’éducation avant les pensionnats 
(par ex. indépendant, travaillant, fier, joyeux). Répétez ces 
mots lentement à voix haute et demandez à vos élèves 
de visualiser les enfants riant et s’amusant le long des 
rivières, dans les forêts et sur la toundra. Demandez à vos 
élèves  d’imaginer ces familles et ces communautés vivant 
et travaillant ensemble. Mentionnez que la vie n’était pas 
facile et que, parfois,  les temps étaient durs et que les gens 
étaient affamés, mais qu’ils savaient que s’ils survivaient 
et se développaient, ils le devaient à leurs propres 
compétences et à leur travail en commun.  

3.	 Sans dire aux élèves le titre de la sculpture, projetez l’image 
Le dernier adieu. Demandez aux élèves ce que la sculpture 
illustre et quelles émotions semblent être communiquées 
entre les figures. Ensuite, dites-leur le titre de la sculpture, 
Le dernier adieu. Est-ce que le titre change leur perception 
et leur impression de la sculpture? Demandez-leur 
d’imaginer comment ils se sentiraient si eux-mêmes ou un 
frère ou une sœur (ou, encore, leur meilleur ami) étaient 
enlevés ainsi de la maison — et comment ils se sentiraient 
s’ils étaient le frère ou la sœur ou, encore, le père ou la 
mère qui restait derrière.

4.	 Demandez à vos élèves de fermer leurs yeux et de poser 
leur tête à nouveau sur le pupitre pendant que vous lisez 
un petit « livre d’enfants ». Vous voudrez peut-être éteindre 
la lumière, car le livre pourrait susciter des émotions 
inattendues chez vos élèves. Soyez attentif aux réactions  
de vos élèves.

5.	 Lisez Shi-shi-etko de Nicola Campbell, à voix haute à 
vos élèves. Bien qu’il s’agisse d’un livre pour enfants, il 
est  approprié pour les élèves plus âgés et leur permettra 
d’imaginer ce que peut ressentir une personne lorsqu’elle 
est arrachée à sa famille. Ce livre fut spécifiquement choisi 
parce qu’il décrit le sujet 
de ce module, mais 
d’un autre endroit au 
Canada, très éloigné 
du Nord. Une telle 
introduction offrira la 
distance nécessaire pour 
introduire le sujet de 
manière sécuritaire avant 
de l’étudier dans un 
contexte plus rapproché 
de la maison.

6.	 Portez attention aux réponses des élèves et prévoyez 
un temps d’arrêt, au besoin, pour permettre aux élèves 
d’assimiler ce qu’ils viennent d’entendre.

7.	 Demandez aux élèves de réagir à ce livre de la manière la 
plus appropriée pour votre classe : oralement ou par écrit 
dans un journal.

Pause : Si la classe a besoin de plus de temps pour assimiler ce 
qu’elle vient d’entendre, surtout ne vous pressez pas 
à commencer la prochaine activité. Portez attention 
aux émotions des élèves. S’ils sont prêts à continuer, 
procédez avec la prochaine partie de l’activité. 



36

8.	 Écrivez le mot : Pensionnats sur un tableau à feuilles. Posez 
la question : que veut dire ce mot pour vous? Utilisez les 
questions suivantes pour susciter les réponses des élèves : 

•	 Quelles personnes étaient envoyées dans les pensionnats?

•	 Quel était le but des pensionnats?

•	 Où étaient les écoles?

•	 Quand les premières écoles ont-elles été ouvertes? Quand 
ont-elles fermé?

•	 Quelles sont les répercussions des pensionnats qui sont 
perceptibles aujourd’hui dans nos communautés? 

9.	 Activité complémentaire

•	 Visionnez le film : Nous n’étions que des enfants de 
l’Office national du film du Canada, 82 minutes et 57 
secondes : https://www.nfb.ca/film/nous_netions_que_
des_enfants

Écrivez les réponses des élèves et conservez-les pour usage 
futur (ceci se veut une évaluation des connaissances du groupe 
à ce stade-ci). Ne vous en faites pas s’ils n’ont fourni que peu 
de réponses. Informez-les que tout au long de ce module, 
ils apprendront des choses au sujet des pensionnats et de 

certaines des répercussions qui sont encore manifestes 
aujourd’hui au Canada. Lorsqu’ils consulteront cette liste dans 
quelques semaines, ils seront à même d’y ajouter de nombreux 
autres éléments.

Critique d’un livre
Une des tâches de ce module est de réaliser la critique d’un 
livre. Afin de fournir aux élèves un bon exemple de compte 
rendu, complétez avec eux l’exercice suivant : 

1.	 En vous basant sur un modèle de critique obtenu sur 
Internet, produisez une critique de Shi-shi-etko :

•	 Attribuez une note à ce livre (1 à 5 étoiles).

•	 Donnez un titre à votre critique.

•	 Rédigez une critique contenant des références au contenu 
du livre (environ 75 à 100 mots).

•	 Allez sur www.amazon.ca (vous devrez avoir un compte) 
ou www.goodreads.com et trouvez le livre dans la liste 
en utilisant soit le titre du livre, soit le nom de l’auteur. 
Cliquez sur Customer reviews et ajoutez-y la critique du 
groupe. 

2.	 Donnez le temps aux élèves de consulter tous les livres.

3.	 Demandez aux élèves de choisir un livre et vérifiez avec 
chaque élève individuellement si celui-ci correspond à leurs 
capacités de lecture.

4.	 Une fois que les élèves ont choisi et réservé leur livre, 
expliquez-leur qu’ils devront lire ce livre en dehors du 
cours et qu’ils devront partager ce qu’ils ont lu à une 
date ultérieure dans le cadre de ce module. Ils devraient 
également apporter leur livre en classe, puisqu’ils 
pourraient se voir accorder du temps de lecture en silence.

5.	 Distribuez et revoyez les feuilles de l’élève intitulées Critique 
d’un livre. Discutez et convenez avec vos élèves d’une date 
butoir pour la production de leur compte rendu. La critique 
de livre peut être faite par écrit ou à l’oral.

Élèves de l’école All Saints. Aklavik, TNO, 1953. Crédit : George 
Hunter, Office national du film du Canada. Photothèque/
Bibliothèque et Archives Canada, PA-180736



37

Bibliographie annotée

ANDRÉ, Julie-Ann et Mindy WILLETT. Comme on se 
sent bien ici! = Zhik gwaa’an nakhwatthaiitat gwiinzìi, 
Markham (Ont.), Fifth House Ltd., 2011.

Julie-Ann est née à Khaii 
luk dans les TNO. À 
l’âge de sept ans, elle 
fut cueillie par avion et 
amenée au pensionnat. 
Comme elle le dit elle-
même, « le pensionnat 
a fait de moi une fille 
de la ville ». Dans son 
livre, elle explique au 
lecteur sa démarche pour 
redécouvrir sa culture. 

Aujourd’hui mère de jeunes enfants, elle a passé plusieurs 
années à réapprendre et à partager plusieurs des compétences 
et des traditions qu’elle avait perdues à l’école.  
C’est une histoire de résilience. Convient à ceux dont les 
compétences en lecture sont faibles.

APAKARK THRASHER, Anthony. Notre silence a déjà trop 
duré, Montréal (Québec), Éditions Bellarmin, 1978.
Anthony Thrasher a écrit ce livre alors qu’il était en prison. 
Il avait été reconnu coupable d’homicide involontaire. Son 
livre raconte l’histoire de son enfance tant sur les terres avant 
d’aller à l’école qu’au pensionnat. Sa vie est devenue un enfer, 
tandis qu’il essayait de composer avec ce qu’il avait vécu au 
pensionnat. Il a écrit le livre en 1976 dans l’espoir d’établir 
un dialogue : « Nous avons besoin d’aide si nous ne voulons 
pas tout perdre. Nous ne pouvons pas laisser l’Homme blanc 
détruire tout ce que nous avions avant son arrivée. Nous avons 
vécu dans le silence trop longtemps. » Convient aux lecteurs 
avec des compétences intermédiaires.

BLONDIN-PERRIN, Alice. Mon coeur palpitait comme 
un tambour : ce que j’ai appris dans les pensionnats 
destinés aux Indiens, Territoires du Nord-Ouest, Nepean, 
Ottawa,  (Ont.), Borealis Press, 2013.

Mon coeur palpitait comme un 
tambour a été écrit par Alice Blondin-
Perrin, originaire des environs du 
Grand lac de l’Ours dans les TNO. 
Alice fut amenée au pensionnat à 
un très jeune âge. Son livre raconte 
ce qu’elle a vécu au pensionnat et 
comment les répercussions qui ont 
marqué sa vie. De tous les livres 
proposés, celui-ci est l’un des plus 
difficiles à lire et ne devrait être 
prêté qu’à des élèves possédant de 
grandes compétences en lecture et 
un degré de maturité élevé. 

CAMPBELL, Nicola I. La pirogue de Shin-chi, illustrations 
par par Kim LaFave, Saint-Boniface (Man.), Éditions des 
Plaines, 2010.

La pirogue de Shin-chi est 
la suite de Shi-shi-etko 
et relate l’histoire de la 
jeune fille qui retourne au 
pensionnat, mais, cette 
fois, en compagnie de son 
petit frère de six ans. Ce 
livre raconte leur voyage 
à l’arrière d’un camion 
transportant des bovins, 
alors qu’elle lui explique 

toutes les choses dont il doit se souvenir. Elle l’informe 
aussi des règles qu’il devra suivre. Convient à ceux dont les 
compétences en lecture sont faibles.



38

DEGAGNÉ, Mike, Jonathan DEWAR et Shelagh 
ROGERS. Clamer ma vérité : Réflexions sur la 
réconciliation et le pensionnat, Ottawa (Ont.), 
Fondation autochtone de guérison, 2012.

Clamer ma vérité est une sélection 
de divers témoignages recueillis 
par la Commission de vérité et 
réconciliation de la Fondation 
autochtone de guérison. Les quatorze 
récits proposent des réflexions 
d’Autochtones d’un peu partout au 
Canada à propos de la réconciliation 
et des pensionnats. Convient aux 
lecteurs avec des compétences 
moyennes, plus long à lire que les 
livres avec photos. 

FRENCH, Alice. Je m’appelle Masak, Montréal 
(Québec), Cercle du livre de France, 1979.
Alice French est née en 1930 sur l’ile Baillie dans la mer 
de Beaufort. Son nom inuit était Masak. À l’âge de sept 
ans, elle fut envoyée au pensionnat anglican All Saints 
d’Aklavik. Elle fut l’une des premières personnes à écrire 
sur le sujet des pensionnats en 1977. Convient aux lecteurs 
avec des compétences intermédiaires.

JORDAN-FENTON, Christy et Margaret POKIAK-
FENTON. Les bas du pensionnat : une histoire vraie, 
Toronto (Ont.), Éditions Scholastic, 2011.  

Les bas du pensionnat raconte 
l’expérience de Margaret Pokiak 
au pensionnat. Elle est originaire 
de la région inuvialuite des TNO, 
et avait huit ans lorsqu’elle a 
demandé à son père de la laisser 
aller au pensionnat. Elle avait 
hâte d’apprendre à lire. Bien 
que son père l’ait laissé aller, il 
l’a prévenue de ce qui pouvait 

arriver. Par la voix même de la jeune Margaret, le lecteur 
fait l’expérience de son quotidien au pensionnat et de ses 
luttes émotionnelles. Le livre est agrémenté de peintures 

et de photos d’archives tirées de la vie même de Margaret, 
pour offrir au lecteur une expérience riche et authentique. 
Convient à ceux dont les compétences en lecture sont 
faibles, quoique plus long que les autres livres avec photos. 

JORDAN-FENTON, Christy et Margaret POKIAK-
FENTON. Étrangère chez moi, Toronto (Ont.), Éditions 
Scholastic, 2012.

Étrangère chez moi est la suite de 
Les bas du pensionnat, mais peut 
être lu et compris sans référence 
au premier. Ce second livre 
raconte l’expérience du retour à la 
maison de Margaret et des défis 
rencontrés pour se réintégrer dans 
sa propre famille. Convient à ceux 
dont les compétences en lecture 
sont faibles, quoique plus long que 
les autres livres avec photos. 

LOYIE, Larry. Tant que couleront les rivières, 
illustrations de Constance Brissenden, Saint-Boniface 
(Man.), Éditions des Plaines, 2011.

Tant que couleront les rivières est 
une autobiographie superbement 
illustrée qui raconte la vie de 
l’auteur Larry Loyie, originaire 
de Slave Lake, en Alberta. Il fut 
forcé de fréquenter le pensionnat 
à l’âge de dix ans. Larry raconte 
à quoi ressemblait sa vie avant 
le pensionnat, ce qui permet 
au lecteur de véritablement 

comprendre ce qu’il perd en étant amené loin de chez lui. 
Il revient chez lui à l’âge de 14 ans, mais se sent « comme 
un étranger » et sa vie ne sera plus jamais la même. De 
la bouche même de Larry, le lecteur acquiert un sens 
véritable de ce que fut sa vie avant, durant et après le 
pensionnat. Convient à ceux dont les compétences en 
lecture sont faibles.



39

Nous étions si loin : l’expérience des Inuits dans les 
pensionnats, Ottawa (Ont.), Fondation autochtone de 
l’espoir, 2010.

Nous étions si loin : 
l’expérience des Inuits dans 
les pensionnats est une 
compilation de témoignages de 
huit courageux survivants aux 
pensionnats, deux de chacune 
des régions géographiques 
occupées par des Inuit : 
Nunavik, Nunavut, Nunatsiavut 
et territoire inuvialuit. Ils ont 

partagé leur histoire avec la Fondation autochtone de l’espoir, 
qui a créé ce livre en y incluant des photos personnelles et des 
images historiques tirées d’archives de partout au Canada. 
C’est un gros livre qui pourrait être donné à lire par chapitre à 
différents élèves ou en entier à des lecteurs rapides.

VAN CAMP, Richard. Les délaissés : roman, Larbey 
(France), Gaïa, 2003.
Premier roman percutant écrit par Richard Van Camp, Les 
délaissés raconte l’histoire de Larry, un jeune Dogrib de 16 ans 
originaire d’un village dans le nord appelé Fort Simmer. Bien 
qu’il ne parle pas directement de pensionnats, les activités du 
livre traitent des répercussions intergénérationnelles. Convient 
à des lecteurs plus avancés. 

« Le livre que j’ai lu m’a 
ouvert les yeux. Nous avons 
appris plein de choses sur les 
pensionnats en classe, mais 
je n’avais pas véritablement 
compris avant d’avoir lu le 
livre. J’avais toujours pensé 
qu’un peu tout le monde 

avait exagéré cette histoire. Ce livre décrit 
vraiment la peine et la souffrance endurées par 
ces gens. Il présente le début, le milieu et la fin. 
Il fait voir toutes les facettes aussi bien que les 
répercussions qui ont suivi. »
Élève de 10e année





Critique de livre – rapport écrit

Nom de l’élève :

Titre du livre choisi :

1.	 Expliquez la signification du titre. Pourquoi pensez-vous que l’auteur a choisi ce titre?

2.	 Choisissez une phrase, un court passage, une citation, une situation ou un exemple dans le livre et expliquez pourquoi ceci 
représente le thème central de l’histoire.

3.	 Choisissez de trois à cinq adjectifs qui décrivent les émotions ressenties par le personnage principal à différents moments  
de l’histoire. 

4.	 Publiez une brève critique de votre livre sur un site Internet. 
NOTE : Avant d’afficher votre critique, faites-la réviser par au moins un autre membre de la classe et par votre enseignant. 

Votre critique devra inclure les points suivants : 

a.	 une critique générale incluant une note d’une à cinq étoiles;

b.	 les points importants ou un résumé de l’histoire (de 75 à 300 mots); 

c.	 une recommandation indiquant si les gens devraient lire ce livre.

d.	 Lisez les autres critiques pour connaitre ce que les autres lecteurs pensent de ce livre.





Critique de livre – présentation orale

Nom de l’élève :

1.	 Expliquez la signification du titre. Pourquoi pensez-vous que l’auteur a choisi ce titre?

2.	 Choisissez une phrase, un court passage, une citation, une situation ou un exemple dans le livre et expliquez pourquoi ceci 
représente le thème central de l’histoire.

3.	 Choisissez 10 objets qui représentent des évènements importants du livre et mettez-les dans une boite ou un sac de papier. 

4.	 Présentez les objets choisis en expliquant les raison pour lesquelles vous les avez choisis 

5.	 En conclusion, présentez une brève critique de votre livre.

Votre critique devra inclure les points suivants : 
a.	 une critique générale incluant une note d’une à cinq étoiles;
b.	 les points importants ou un résumé de l’histoire; 
c.	 une recommandation indiquant si les gens devraient lire ce livre.



Le 11 juin 2008, le premier ministre Stephen Harper 
présente des excuses aux Premières Nations, aux 
Inuit et aux Métis au sujet du régime des pensionnats 
autochtones. Tom Hanson, La Presse canadienne



Activité n° 3
Le régime des pensionnats au Canada  

sous l’angle des excuses présentées par le fédéral

Vous êtes ici

Temps restant : 23 heures



46

Activité n° 3 :
Le régime des pensionnats au Canada  

sous l’angle des excuses présentées par le fédéral

Résultat d’apprentissage
Les élèves commenceront à comprendre la portée et l’ampleur 
des enjeux reliés au régime des pensionnats autochtones dans 
le contexte canadien et développeront des compétences de 
prise de décision consensuelle.

Durée prévue
90 minutes

Préparation de l’enseignant 
•	 Visionnez la vidéo Présentation des excuses par le premier 

ministre Harper (environ 13 minutes).

•	 Visionnez le clip vidéo du bulletin de nouvelles de la CBC/
Radio-Canada (3 minutes). 

•	 Installez un écran afin de présenter le DVD à la classe. 

•	 Préparez la bande audio L’histoire de Piita, et écoutez 
Piita Irniq raconter son expérience d’avoir contribué à la 
rédaction des excuses (3 minutes);

•	 Photocopiez en nombre suffisant la feuille de travail de 
l’élève Le pouvoir des excuses ainsi que le texte de la 
présentation des excuses pour le régime des pensionnats 
lu par le premier ministre Harper au nom des Canadiens.

•	 Consultez le guide de discussion Le pouvoir des excuses. 

Information contextuelle pour l’enseignant
Au cours de cette activité, le régime des pensionnats 
autochtones sera présenté aux élèves sous l’angle des excuses 
du gouvernement fédéral. Le texte des excuses, présentées 
par le premier ministre Harper le 11 juin 2008, servira de ligne 
directrice à l’étude de l’histoire des pensionnats et de leurs 
répercussions sur les Autochtones. Les élèves découvriront 
aussi comment le premier ministre a choisi les mots de son 
texte avec l’aide de leaders autochtones, y compris Piita 
Irniq, du Nunavut, qui partage ici son histoire. Grâce à des 
fichiers médias, les élèves entreprendront une réflexion sur 
l’importance de cette question au sein du contexte canadien 
général. Le texte des excuses sera revu à l’activité 10, quand les 
élèves auront acquis une meilleure connaissance et pourront 
mieux en analyser la substance et la signification.

Étapes
1.	 Revoyez les réponses des élèves à la question posée lors de 

la seconde activité: « Que signifie le mot ‘pensionnats’ 
pour vous? ».

S’ils ont eu le temps de lire le livre qu’ils ont choisi, 
demandez-leur de partager une pensée à son 
sujet, soit deux par deux, soit avec le reste de la 
classe.

2.	 Demandez à votre classe : « Que signifie s’excuser ou 
recevoir des excuses? ». Demandez aux élèves de parler 
d’un moment où quelqu’un a mal agi à leur égard. Par 
exemple, lorsque quelqu’un leur a volé leur iPod ou 
lorsqu’ils ont été intimidés. Qu’est-ce qui détermine la 
valeur d’une excuse? Est-ce que la personne qui a commis 
le geste doit compenser celui-ci? Si oui, comment?

Une survivante des pensionnats, Nancy Scanie, de la nation Cold Lake, pleure 
tandis qu’elle regarde le premier ministre Harper présenter des excuses officielles 
au nom du gouvernement pour les sévices subis par les anciens élèves des 
pensionnats. Entre 400 et 500 personnes se sont rassemblées au centre de 
villégiature Edmonton Marriot de River Cree pour regarder la retransmission 
en direct des excuses du premier ministre Harper. 11 juin 2008 Bruce Edwards, 
Edmonton Journal



47

3.	 Demandez aux élèves s’ils connaissent d’autres 
excuses présentées par le gouvernement fédéral. 
(S’ils ne peuvent en nommer, mentionnez les 
excuses présentées aux Canadiens d’origine 
japonaise pour leur internement durant la Seconde 
Guerre mondiale ou pour la taxe d’entrée imposée 
aux Chinois). Vous pourriez aussi discuter d’autres 
genres d’excuses, comme celles présentées par 
une entreprise à la suite d’un accident de travail 
ayant causé des blessures ou entrainé la mort d’un 
employé ou, encore, pour des maladies causées par 
des produits dangereux ou contaminés.

4.	 Présentez la vidéo portant sur les excuses du 
gouvernement fédéral et arrêtez-la après la 
déclaration du premier ministre Harper. Distribuez le 
texte complet des excuses du premier ministre.

5.	 Discutez de ces excuses avec la classe, y compris tout 
vocabulaire difficile ou contenu historique particulier. 
Utilisez le guide sur le pouvoir des excuses pour  
vous aider.

6.	 Distribuez la feuille de travail Le pouvoir des excuses 
à vos élèves. 

7.	 Demandez aux élèves de répondre aux deux 
premières questions. Une fois qu’ils ont terminé, 
demandez-leur de choisir un partenaire et de 
partager leurs réponses. Ils devraient discuter de 
leurs réponses jusqu’à ce qu’ils parviennent à un 
consensus sur la partie qu’ils considèrent la plus 
importante dans les excuses publiques prononcées 
par le premier ministre. 

Note : Il n’est pas essentiel qu’ils comprennent tout 
le vocabulaire utilisé. L‘important, c’est que le 
premier ministre s’est excusé. Veillez à respecter 
votre temps.



48

8.	 Montrez-leur la vidéo National News, présentant la 
couverture télévisée faite le soir de la présentation des 
excuses. Demandez aux élèves de répondre à la troisième 
question sur leur fiche.

9.	 Demandez aux élèves de réfléchir aux excuses elles-
mêmes. S’ils avaient été le premier ministre, à qui 
auraient-ils parlé pour les aider à rédiger le texte, et 
qu’auraient-ils eu besoin d’apprendre sur le sujet? Jouez 
le fichier audio sur l’histoire de Piita et demandez aux 
élèves de répondre aux deux dernières questions de  
leur fiche. 

Activité complémentaire
Faites jouer le reste du DVD sur les excuses 
gouvernementales. Demandez aux élèves : « Quelle fut la 
réponse des leaders autochtones? » Vous pouvez poursuivre 
cette activité en demandant aux élèves de faire une recherche 
pour savoir ce que le gouvernement a fait ou n’a pas fait 
depuis la présentation des excuses pour tenir sa promesse de 
travailler à la guérison, la réconciliation et au règlement des 
séquelles. Demandez aux élèves de suggérer d’autres gestes 
que le gouvernement pourrait poser pour donner davantage 
de sens aux excuses. Présentez des coupures de presse 
portant sur d’autres sujets semblables, comme le mouvement 
Jamais plus l’inaction (Idle no more) pour rendre la matière 
encore plus d’actualité pour vos élèves. Demandez aux élèves 
d’apporter d’autres coupures de presse pertinentes tout au 
long du module.

Des partisans du mouvement Jamais plus l’inaction ont occupé, avec danses et tambours, 
le centre La Baie à Victoria, en Colombie-Britannique, afin de démontrer qu’ils sont pour 
une amélioration des actions et des communications entre le gouvernement fédéral et les 
Premières Nations du Canada.  Photographe : Lyle Stafford, Times Colonist



Nom de l’élève :______________________________________		

1. En vos propres mots, dressez une liste d’au moins cinq choses pour lesquelles le premier ministre a présenté des 
excuses. 

2. Selon vous, quel élément dans cette liste avait le plus d’importance et pourquoi? 

3. Après avoir vu la couverture de nouvelles de cette soirée des excuses, quelle preuve existe-t-il que cet évènement 
était très important pour le Canada?

4. Qu’y a-t-il de révélateur dans le fait que le premier ministre ait demandé aux leaders autochtones de l’aider à écrire 
son discours d’excuses?

5. Quelles actions notre gouvernement pose-t-il aujourd’hui pour lesquelles il pourrait devoir s’excuser dans 50 ans?

Le pouvoir des excuses





51

Vous trouverez, ci-après, des extraits du discours présenté par 
le premier ministre Harper reconnaissant certaines des plus 
graves répercussions du régime des pensionnats.

« … le gouvernement du Canada admet aujourd’hui 
qu’il a eu tort d’arracher les enfants à leurs foyers… »
Depuis le début des années 1830 jusqu’en 1996, des milliers 
d’enfants des Premières Nations, inuits et métis ont été forcés 
de fréquenter des pensionnats afin qu’ils soient assimilés à 
la culture dominante. Plus de 150 000 enfants, certains âgés 
d’à peine quatre ans, ont été placés dans des pensionnats 
administrés par des Églises et financés par le gouvernement. 
Actuellement, on estime à 80 000 le nombre de survivants 
des pensionnats encore vivants.

« Nous reconnaissons maintenant que nous avons eu 
tort de séparer les enfants de leur culture et de leurs 
traditions riches et vivantes… »
Dans presque tous les pensionnats, on ne permettait pas aux 
enfants de parler leur langue autochtone. Ces pensionnats 
avaient été conçus pour détruire l’identité autochtone des 
enfants. Il leur était aussi interdit de s’adonner aux cercles 
de partage ou de guérison, aux cérémonies de purification, 
aux danses du soleil, aux potlatchs, aux pow-wow et à 
bien d’autres cérémonies, ce qui a presque entrainé leur 
disparition. Au cours des dernières décennies, ces traditions 
ont été rétablies. 

« … créant ainsi un vide dans tant de vies et de 
communautés… »
Un grand nombre d’enfants autochtones ont été retirés de 
leur foyer, souvent par la force, et séparés de leur famille par 
de longues distances. À leur retour chez eux, beaucoup de 
ces enfants ont eu du mal à rétablir des liens avec leur famille 
et leur communauté. Plusieurs n’y sont pas parvenus.

« … en séparant les enfants de leurs familles, nous 
avons réduit la capacité de nombreux anciens élèves 
à élever adéquatement leurs propres enfants… »
Les enfants des Premières Nations, inuits et métis ont souvent 
été éloignés de leurs parents pendant de longues périodes et 

n’ont pas pu vivre l’expérience d’être élevés par leurs parents. 
Ils ont ainsi été empêchés d’acquérir des compétences 
parentales fort précieuses.

« … et avons scellé le sort des générations futures… »
En s’adaptant à des comportements violents dans les 
pensionnats, les enfants les ont acquis, ce qui a causé un 
traumatisme intergénérationnel — le cycle de violence et 
de traumatisme s’est transmis d’une génération à l’autre. 
La recherche sur la transmission intergénérationnelle des 
traumatismes établit clairement que les personnes qui ont 
souffert des effets du stress posttraumatique les transmettent 
à leurs proches et vulnérabilisent ainsi leurs enfants. À 
leur tour, ces enfants doivent faire face à leurs propres 
traumatismes.

« … ces institutions donnaient lieu à des cas de sévices 
ou de négligence et n’étaient pas contrôlées de 
manière adéquate, et nous nous excusons de ne pas 
avoir su vous protéger… »
Le gouvernement n’a pas rempli son devoir de répondre 
aux besoins fondamentaux des élèves. Il y eut très peu 
d’encadrement de la part du gouvernement, et cette 
négligence a permis que la maltraitance se poursuive sans 
aucun contrôle. Les enfants ayant fréquenté les pensionnats 
ont souffert de violences psychologiques, physiques, 
émotionnelles et spirituelles pratiquement inimaginables. 

« Non seulement vous avez subi ces mauvais 
traitements pendant votre enfance, mais, en tant que 
parents, vous étiez impuissants à éviter le même sort 
à vos enfants, et nous le regrettons. »
La fréquentation des pensionnats a été obligatoire pour 
les enfants autochtones partout au Canada et le refus 
des parents d’envoyer leurs enfants au pensionnat était 
sévèrement puni, même par l’emprisonnement.

Guide de discussion « Le pouvoir des excuses »



52

Le texte des excuses du premier ministre Harper 
présentées au nom des Canadiens relativement 

aux pensionnats indiens
Ottawa (Ontario)  — 11 juin 2008
Le traitement des enfants dans ces pensionnats est un triste 
chapitre de notre histoire.

Pendant plus d’un siècle, les pensionnats indiens ont séparé 
plus de 150 000 enfants autochtones de leurs familles et de 
leurs communautés. Dans les années 1870, en partie afin de 
remplir son obligation d’instruire les enfants autochtones, 
le gouvernement fédéral a commencé à jouer un rôle dans 
l’établissement et l’administration de ces écoles. Le système des 
pensionnats indiens avait deux principaux objectifs : isoler les 
enfants et les soustraire à l’influence de leurs foyers, de leurs 
familles, de leurs traditions et de leur culture, et les intégrer 
par l’assimilation dans la culture dominante. Ces objectifs 
reposaient sur l’hypothèse que les cultures et les croyances 
spirituelles des Autochtones étaient inférieures. D’ailleurs, 
certains cherchaient, selon une expression devenue tristement 
célèbre, « à tuer l’Indien au sein de l’enfant ». Aujourd’hui, 
nous reconnaissons que cette politique d’assimilation était 
erronée, qu’elle a fait beaucoup de mal et qu’elle n’a aucune 
place dans notre pays.

Cent-trente-deux écoles financées par le fédéral se trouvaient 
dans chaque province et territoire, à l’exception de Terre-
Neuve, du Nouveau-Brunswick et de l’Île-du-Prince-Édouard. 
La plupart des pensionnats étaient dirigés conjointement avec 
les Églises anglicane, catholique, presbytérienne ou unie. Le 
gouvernement du Canada a érigé un système d’éducation 
dans le cadre duquel de très jeunes enfants ont souvent été 
arrachés à leurs foyers et, dans bien des cas, emmenés loin de 
leurs communautés. Bon nombre d’entre eux étaient nourris, 
vêtus et logés de façon inadéquate. Tous étaient privés des 
soins et du soutien de leurs parents, de leurs grands-parents et 
de leurs communautés. Les langues et les pratiques culturelles 
des Premières nations, des Inuits et des Métis étaient interdites 
dans ces écoles. Certains de ces enfants ont connu un sort 
tragique en pension et d’autres ne sont jamais retournés  
chez eux.

Le gouvernement reconnait aujourd’hui que les conséquences 
de la politique sur les pensionnats indiens ont été très néfastes 
et que cette politique a causé des dommages durables à la 

culture, au patrimoine et à la langue autochtones. Bien que 
certains anciens élèves aient dit avoir vécu une expérience 
positive dans ces pensionnats, leur histoire est de loin 
assombrie par les témoignages tragiques sur la négligence et 
la violence émotive, physique et sexuelle sur des enfants sans 
défense et de leur séparation de familles et de communautés 
impuissantes.

L’héritage laissé par les pensionnats indiens a contribué à 
des problèmes sociaux qui persistent dans de nombreuses 
communautés aujourd’hui.

Il a fallu un courage extraordinaire aux milliers de survivants 
qui ont parlé publiquement des mauvais traitements qu’ils ont 
subis. Ce courage témoigne de leur résilience personnelle et 
de la force de leur culture. Malheureusement, de nombreux 
anciens élèves ne sont plus des nôtres et sont décédés avant 
d’avoir reçu des excuses du gouvernement du Canada.

Le gouvernement reconnait que l’absence d’excuses a nui à la 
guérison et à la réconciliation. Alors, au nom du gouvernement 
du Canada et de tous les Canadiens et Canadiennes, je 
me lève devant vous, dans cette chambre si vitale à notre 
existence en tant que pays, pour présenter nos excuses aux 
peuples autochtones pour le rôle joué par le Canada dans les 
pensionnats pour indiens.

Aux quelque 80 000 anciens élèves toujours en vie, ainsi 
qu’aux membres de leurs familles et à leurs communautés, le 
gouvernement du Canada admet aujourd’hui qu’il a eu tort 
d’arracher les enfants à leurs foyers et s’excuse d’avoir agi 
ainsi. Nous reconnaissons maintenant que nous avons eu tort 
de séparer les enfants de leur culture et de leurs traditions 
riches et vivantes, créant ainsi un vide dans tant de vies et 
de communautés, et nous nous excusons d’avoir agi ainsi. 
Nous reconnaissons maintenant qu’en séparant les enfants 
de leurs familles, nous avons réduit la capacité de nombreux 
anciens élèves à élever adéquatement leurs propres enfants 
et avons scellé le sort des générations futures, et nous nous 
excusons d’avoir agi ainsi. Nous reconnaissons maintenant 
que, beaucoup trop souvent, ces institutions donnaient lieu à 
des cas de sévices ou de négligence et n’étaient pas contrôlées 
de manière adéquate, et nous nous excusons de ne pas avoir 



53

su vous protéger. Non seulement vous avez subi ces mauvais 
traitements pendant votre enfance, mais, en tant que parents, 
vous étiez impuissants à éviter le même sort à vos enfants, et 
nous le regrettons.

Le fardeau de cette expérience pèse sur vos épaules depuis 
beaucoup trop longtemps.  Ce fardeau nous revient 
directement, en tant que gouvernement et en tant que pays. 
Il n’y a pas de place au Canada pour les attitudes qui ont 
inspiré le système de pensionnats indiens, pour qu’elles 
puissent prévaloir à nouveau. Vous tentez de vous remettre de 
cette épreuve depuis longtemps, et d’une façon très concrète, 
nous vous rejoignons maintenant dans ce cheminement.

Le gouvernement du Canada présente ses excuses les plus 
sincères aux peuples autochtones du Canada pour avoir 
si profondément manqué à son devoir envers eux, et leur 
demande pardon.

Nous le regrettons

We are sorry

Nimitataynan

Niminchinowesamin

Mamiattugut 

Entrée en vigueur le 19 septembre 2007, la Convention de 
règlement relative aux pensionnats indiens s’inscrit dans une 
démarche de guérison, de réconciliation et de règlement 
des tristes séquelles laissées par les pensionnats indiens. Des 
années d’efforts de la part des survivants, des communautés 
et des organisations autochtones ont abouti à une entente 
qui nous permet de prendre un nouveau départ et d’aller de 
l’avant en partenariat.

La Commission de vérité et réconciliation est au cœur de 
la Convention de règlement. La Commission constitue 
une occasion unique de sensibiliser tous les Canadiens et 
Canadiennes à la question des pensionnats indiens. Il s’agira 
d’une étape positive dans l’établissement d’une nouvelle 
relation entre les peuples autochtones et les autres Canadiens 
et Canadiennes, une relation basée sur la connaissance de 
notre histoire commune, sur un respect mutuel et sur le désir 

de progresser ensemble, avec la conviction renouvelée que des 
familles fortes, des communautés solides et des cultures et des 
traditions bien vivantes contribueront à bâtir un Canada fort 
pour chacun et chacune d’entre nous. »

Texte tiré de : http://pm.gc.ca/fra/nouvelles/2008/06/11/
premier-ministre-harper-presente-des-excuses-completes-au-
nom-des-canadiens



Élèves autochtones et membres du personnel rassemblés à l’extérieur 
du pensionnat indien de Kamloops en Colombie-Britannique, 1934. 
Archives Deschâtelets.



Vous êtes ici

Temps restant : 21,5 heures

Activité n° 4  
Pourquoi des excuses?



56

Rappel : Cette activité peut donner lieu à des 
discussions à propos d’enjeux sociaux qui peuvent 
affecter vos élèves ou leur famille encore aujourd’hui. 
Surtout si vous, l’enseignant, n’êtes pas de la 
communauté ou n’avez pas enseigné dans cette 
communauté depuis très longtemps, il pourrait 
s’avérer difficile d’aborder ces sujets avec vos élèves. 
Peu importe votre expérience ou votre rôle dans 
l’école ou la communauté, il ne vous est pas demandé 
d’agir comme « expert » des « problèmes » que vous 
observez dans la communauté. Essayez plutôt de poser 
des questions et d’animer des discussions entre vos 
élèves alors qu’ils parlent de l’héritage laissé par les 
pensionnats. Essayez de ne pas faire porter l’attention 
sur des élèves en particulier, mais profitez plutôt de 
l’occasion pour écouter ceux qui souhaitent s’exprimer 
sur le sujet. Reportez-vous au chapitre Comment 
traiter des sujets difficiles.

Activité n° 4 :  
Pourquoi des excuses?

Résultat d’apprentissage
Les élèves connaitront plus en détail l’histoire des pensionnats 
et analyseront en quoi certains des défis auxquels font face 
des familles et des collectivités du Nord peuvent être la 
conséquence des pensionnats. Les élèves utiliseront des outils 
médias et de présentation appropriés pour démontrer leur 
compréhension de la matière.

Durée prévue
90 minutes
(pourrait durer plus longtemps en fonction des discussions — 
montrez-vous flexible)

Préparation de l’enseignant  
•	 Préparez de grandes feuilles que vous afficherez dans la 

classe pour y noter les éléments d’identité.

•	 Préparez le matériel nécessaire pour le profil des élèves 
(magazines, images, papiers de couleur, ciseaux, colle, 
crayons de couleur et une grande feuille pour chaque 
élève).

•	 Préparez à l’avance votre propre profil que vous montrerez 
aux élèves comme exemple de la tâche à accomplir.

•	 Visionnez la vidéo Que sont les enfants devenus? Guérir 
l’héritage des pensionnats (environ 27 minutes).

•	 Photocopiez en nombre suffisant les feuilles de travail de 
l’élève Que sont les enfants devenus? Guérir l’héritage des 
pensionnats.

•	 Vous avez le choix entre deux activités après le 
visionnement de la vidéo : 1) répondre aux questions 
inscrites sur la fiche des élèves tous ensemble et lancer 
la discussion ou 2) organiser une séance de remue-
méninges et discuter des répercussions des pensionnats en 
employant un tableau. Lisez bien les instructions ci-après 
afin de savoir ce qui conviendra le mieux à vos élèves. 

•	 Ayez un ordinateur à votre disposition pour présenter le 
document Images : expression artistique des histoires.

•	 Lisez les réponses réflectives suggérées et adaptez-les pour 
répondre aux besoins de votre classe.

Enfants inuits assis sur un komatik ou traineau à chiens [Pond 
Inlet (Mittimatalik / Tununiq), Nunavut]. William Harold Grant / 
Bibliothèque et Archives Canada, PA-170151.



57

Information contextuelle pour l’enseignant
Durant la troisième activité, les élèves ont appris comment le 
premier ministre Harper a présenté ses excuses au nom du 
gouvernement canadien pour son rôle joué dans le régime 
des pensionnats au Canada. Les excuses elles-mêmes et 
l’éventail de réponses de la part de citoyens à travers le 
Canada illustrent à quel point l’histoire des pensionnats est 
devenue une question d’importance nationale dans le Canada 
d’aujourd’hui. Que s’est-il passé pour justifier l’expression de 
telles excuses de la part du gouvernement fédéral? Au cours 
de la présente activité, les élèves en apprendront davantage 
sur les conséquences et les résultats visés ou imprévus qu’ont 
eus les pensionnats sur les Autochtones, les familles, les 
communautés et le pays tout entier. Les feuilles de travail Que 
sont les enfants devenus? ne se veulent pas un outil pour 
évaluer les connaissances des élèves à ce sujet, et il ne doit 
pas être utilisé comme tel. Ces questions visent à attirer une 
attention particulière sur la vidéo et à favoriser la discussion et 
la réflexion.

Étapes
1.	 Demandez aux élèves de rédiger une réponse personnelle 

aux déclarations suivantes :

•	 Les pensionnats ont eu des répercussions sur moi 
personnellement. 

•	 Les pensionnats ont eu un impact sur tous les Canadiens, 
autochtones ou non. 

•	 Ajoutez en d’autres…

Les mêmes questions leur seront posées à nouveau à la fin 
du module. Il est important de conserver leurs réponses 
pour comparaison future. 

1a)	 Animez une discussion sur l’identité. Notez les réponses 
sur de grandes feuilles et affichez-les dans la classe. Les 
élèves sont invités à ajouter des éléments tout au long de 
l’activité.

•	 Quels sont les facteurs qui influencent notre identité 
(par exemple, la langue, la famille, la communauté, des 
évènements, le lieu de résidence, la culture, la religion, 
le sexe, les caractéristiques physiques, la situation 
socioéconomique, les médias, etc.)?

•	 Est-ce que nous avons plus qu’une identité? Identité 
personnelle, collective, culturelle?

•	 Quels sont les effets des pensionnats sur mon identité? 

1b) Qui suis-je?

L’élève doit :

•	 Dessiner son profil sur une grande feuille.

•	 Choisir des images et des mots (à partir de revues, 
d’images, de feuilles de couleur) qui représentent le mieux 
son identité. Il est également possible de dessiner certains 
éléments.

•	 Afficher tous les profils et laisser du temps aux élèves pour 
découvrir les profils des autres.

•	 Présenter son profil en tenant compte des questions 
discutées précédemment :

>> Quels sont les facteurs qui influencent notre identité 
(par exemple, la langue, la famille, la communauté, des 
évènements, le lieu de résidence, la culture, la religion, 
le sexe, les caractéristiques physiques, la situation 
socioéconomique, les médias, etc.)?

>> Est-ce que nous avons plus qu’une identité? Identité 
personnelle, collective, culturelle?

>> Quels sont les effets des pensionnats sur mon identité? 

2. 	 Présentez la vidéo Que sont les enfants devenus? Guérir 
l’héritage des pensionnats. Il est possible que les élèves 
aient des réactions émotives lors de son visionnement. 
Rappelez aux élèves les options qui sont directement à 
leur disposition : chercher l’aide d’un conseiller ou se 
rendre au bureau de l’école. Certains passages de la vidéo 
se déroulent assez rapidement, il se pourrait donc que 
vous ayez à le mettre sur pause et revoir certains de ces 
passages avec les jeunes ou discuter de ce qui a été dit.

3.	 Distribuez les feuilles de travail Que sont les enfants 
devenus? à vos élèves. Ceci ne se veut pas un test. Dites 
clairement à vos élèves que leur copie ne sera pas notée. 
Les questions sur la feuille visent à donner des pistes de 
réflexion à propos de la vidéo (pendant qu’ils la regardent 
ou après, selon vos élèves).

4.	 (Option no 1) Discutez avec l’ensemble de la classe des 
réponses à chacune des questions en utilisant le guide de 
discussion pour vous aider. Il peut être difficile pour vos 
élèves de réfléchir à ces questions. Accordez aux élèves 
tout le temps dont ils ont besoin. Ne leur demandez pas 
de parler s’ils ne le veulent pas.



58

5.	 (Option no 2) Inscrivez au tableau la grille des répercussions 
des pensionnats (exemple ci-après) en laissant 
suffisamment d’espace pour y noter les réponses des 
élèves. Servez-vous de ceci pour orienter la discussion.  

6. 	 Demandez à vos élèves de penser à leur 
livre. Que pourraient-ils ajouter à la liste des 
répercussions selon ce qu’ils ont appris dans le 
livre qu’ils ont choisi?

Conséquences des pensionnats

Individuelles Familiales Communautaires Générales

Positives

Négatives

À court terme

À long terme



59

Réponse réflexive
Tout au long du module, les élèves devraient se voir accorder 
des périodes de réflexion tranquilles durant lesquelles ils 
pourront réfléchir et répondre à ce qu’ils sont en train 
d’apprendre. Une des tâches d’évaluation sommative 
suggérées pour ce module consiste en cette « réponse 
réflexive ».

1	Après le visionnement par les élèves du projet Images : 
expression artistique des histoires, posez-leur des questions 
telles que :

•	 Quels messages les artistes tentent-ils de faire passer à 
travers leur art? 

•	 Quel moyen était, selon vous, le plus efficace? 

•	 À votre avis, laquelle des pièces présentées portait le plus à 
la réflexion? Pourquoi? 

2	Proposez à vos élèves un éventail d’options à partir 
desquelles choisir ou encouragez-les à faire leurs propres 
suggestions. Les options peuvent inclure :

•	 journal

•	 poème

•	 chant

•	 peinture

•	 sculpture

•	 bande dessinée

•	 photographie

3	 L’objectif est d’inciter les élèves à produire quelque chose 
qui démontre qu’ils ont réfléchi aux questions en utilisant le 
moyen d’expression de leur choix. Les élèves peuvent décider 
de présenter leurs œuvres à un plus large auditoire (école, 
évènement communautaire, etc.) à la fin du module à titre 
d’évaluation sommative pour le module. 

« Camp de prisonniers indiens 
d’Amérique du Nord », George 
Littlechild.

Ce symbole est utilisé tout au long du module pour 
vous rappeler d’accorder du temps de réflexion 
à vos élèves pour leur permettre de préparer une 
réponse réflexive.



Exemple d’un travail d’élève
Cette photo, que j’ai appelée « Dérobés de leur culture », représente la pièce centrale de la série photographique sur pellicule intitulée 
« The Stereotypical Indian » (L’Indien stéréotypé). Cette photo explique le pourquoi des stéréotypes et d’où ils proviennent. L’Église avait 
une grande influence sur les Autochtones, c’est pourquoi je me suis placée dans l’église sur cette photo. Je suis translucide afin de 
montrer la perte de culture subie par les jeunes autochtones lors de leur passage au pensionnat et je suis en double afin de représenter 
les efforts faits par l’Église pour cloner tous ces jeunes et les rendre tous identiques. Technique de double exposition. Photo réalisée par 
Kelly Duquette, une jeune Métis.



1.	 Pendant combien de temps les pensionnats ont-ils existé ?

2.	 Selon Duncan Campbell Scott, quel était le but de ces écoles?

3.	 Sur quoi la Fraternité des Indiens du Canada insistait-elle ?

4.	 D’après ce qui est présenté dans la vidéo, quels ont été certains des impacts négatifs du régime des pensionnats sur 
les familles

5.	 Après avoir visionné la vidéo, revenez sur les questions concernant l’identité :
a.	 Quels sont les facteurs qui influencent notre identité (par exemple, la langue, la famille, la communauté,  

des évènements, le lieu de résidence, la culture, la religion, le sexe, les caractéristiques physiques, la situation 
socioéconomique, les médias, etc.)?

b.	 Est-ce que nous avons plus qu’une identité? Identité personnelle, collective, culturelle?
c.	 Quels sont les effets des pensionnats sur notre identité?

6.	 Selon vous, quels sont certains des effets à long terme sur les anciens élèves d’avoir fréquenté les pensionnats?

Que sont les enfants devenus?





7.	 Paul Andrew, originaire de Tulita et ancien élève d’un pensionnat, vivant aujourd’hui à Yellowknife, a déclaré : 
« Nous pouvons regarder tout ce qu’il y a eu de négatif et en parler longuement, mais il y a eu aussi beaucoup 
d’aspects positifs. » Quels ont été, selon vous, les aspects positifs des pensionnats?

8.	 Paul a de plus ajouté : « Il y avait de très bonnes personnes qui faisaient partie des pensionnats… Et il est important 
de le reconnaitre. Tout compte fait, ce sont surement les aspects négatifs qui pèseront le plus lourd, mais nous 
ne devons pas oublier les aspects positifs qu’ils nous ont apportés. Je suis d’avis que si vous savez reconnaitre les 
deux, alors je pense que vous êtes sur une meilleure voie, parce que si quelqu’un vous défie sur les aspects positifs, 
si vous n’êtes pas suffisamment solide, vous vous mettrez en colère et tous les aspects négatifs remonteront à 
nouveau. »

Selon vous, dans quelle mesure faut-il que les gens reconnaissent les aspects positifs des pensionnats? 
Justifiez votre réponse. 

9.	 Pensez aux collectivités du Nord aujourd’hui. Quels problèmes sociaux voyez-vous autour de vous qui pourraient 
être attribuables au fait que tant de personnes ont fréquenté les pensionnats? Quels sont les effets des pensionnats 
sur l’identité de ma collectivité?

10.	 À partir des témoignages, relevez des passages qui indiquent que l’identité de ces personnes a été modifiée.

Extrait du film Explication





65

1. Pendant combien de temps les 
pensionnats ont-ils existé? 
Cette question est posée pour que les élèves comprennent 
mieux la durée de l’influence des pensionnats sur certaines 
collectivités. La vidéo explique que la première école a été 
fondée en 1831 à Brantforfd, en Ontario, et qu’elle était 
destinée aux enfants mohawks. Ceci signifie que dans 
certaines communautés, cinq ou six générations ont été 
affectées.

Note : Chaque région du Canada et, dans certains cas, 
chaque collectivité, a une histoire un peu différente 
concernant les pensionnats. Selon l’endroit où vous êtes 
et l’histoire locale, il peut être important d’expliquer aux 
élèves que tous les pensionnats n’ont pas été fondés 
dans les années 1800. Ce qu’il est important pour eux de 
comprendre, c’est que la durée dans le temps et le nombre 
de générations ayant fréquenté les pensionnats varient et 
peuvent avoir une influence sur les répercussions affectant 
les personnes aujourd’hui.

2. Selon Duncan Campbell Scott, quel était 
le but des pensionnats? 
En 1920, Duncan Campbell Scott a rendu obligatoire la 
fréquentation des pensionnats par tous les enfants âgés de 
5 à 15 ans. À l’époque, il a déclaré : « Notre objectif est de 
continuer jusqu’à ce qu’il ne reste aucun Indien au Canada 
qui n’ait été assimilé à la société. »

3. Sur quoi la Fraternité des Indiens du 
Canada insistait-elle?
La Fraternité des Indiens du Canada voulait que les 
peuples autochtones reprennent le contrôle de leur propre 
éducation. Tout au long des années 1970, un processus fut 
entrepris qui assura le transfert éventuel de leur éducation 
aux Autochtones.

4. Quels ont été certains des impacts 
négatifs du régime des pensionnats sur 
les familles, selon ce qui est présenté 
dans la vidéo? 

•	 Les liens entre les parents et les enfants ont été brisés;

•	 Les connexions avec la famille et la communauté ont été 
endommagées;

•	 Des années de sévices sur plusieurs générations ont 
entrainé la détérioration et la dégradation de l’estime de 
soi et des compétences parentales;

•	 Le savoir, les traditions, la langue et les coutumes n’étaient 
bien souvent pas transmis d’une génération à l’autre;

•	 Certains parents ont perdu leur habileté à démontrer de 
l’affection.

.

Que sont les enfants devenus?
Guide de discussion pour l’enseignant

Ben et Sam amenés par A.L.F. [Évêque Archibald Lang Fleming] à l’école 
de Lakefield pour une année d’essai. L’expérience ne fut pas répétée. 
Archives du Synode général, Église anglicane du Canada, P8495-101



66

5. Selon vous, quels sont certains des 
effets à long terme d’avoir fréquenté le 
pensionnat pour les anciens élèves?
Les explications varieront, mais vous voudrez peut-être 
encourager les élèves à répondre (surtout si peu d’idées 
sont mises de l’avant) en utilisant certaines des  
suggestions suivantes.

Comme conséquences des sévices subis dans le passé 
alors qu’ils étaient en institutions, plusieurs Autochtones 
souffrent des effets de traumatismes non résolus. Parmi 
ceux-ci, mentionnons :

•	 échecs scolaires (mauvaise instruction, le fait d’avoir 
passé la moitié de la journée à travailler, absence de 
cours de niveau secondaire); 

•	 moins d’occasions d’emploi, ce qui mène à la pauvreté;

•	 maladie, malnutrition et manque de soins, donnant lieu à 
des maladies chroniques;

•	 perte de l’identité culturelle et de la langue;

•	 sentiment de honte de sa culture; 

•	 perte de relations avec les parents et manque de 

compétences parentales;

•	 pertes des habiletés de survie;

•	 faible estime de soi, problèmes de santé mentale et 

sentiment d’impuissance;

•	 dépression;

•	 agressions sexuelles et physiques (endémiques dans 

certaines communautés);

•	 violence psychologique et émotionnelle;

•	 violence latérale (lorsque les victimes d’agressions par des 

étrangers reproduisent ces gestes de violence sur leur 

propre famille et communauté);

•	 alcoolisme et toxicomanie, accompagnés d’un taux élevé 

de troubles du spectre de l’alcoolisation fœtale;

•	 incapacité à bâtir et à entretenir des relations familiales et 

communautaires saines; 

•	 suicide.

Eskimo Point, TNO – Enfants à l’école. 
Photographe : Donald B. Marsh. Archives du 
Synode général, Église anglicane du Canada,  
P75-103-S1-179



67

6. Paul Andrew, originaire de Tulita et 
ancien élève d’un pensionnat, vivant 
aujourd’hui à Yellowknife, a déclaré :
« Nous pouvons regarder tout ce qu’il y a eu de négatif 
et en parler longuement, mais il y a eu aussi beaucoup 
d’aspects positifs. »

Selon vous, quels ont été certains des 
aspects positifs des pensionnats? 
Les réponses varieront, mais pourraient ressembler à 
quelques-unes des suivantes :

•	 seule façon d’avoir accès à une éducation formelle 
de style occidental — certains élèves des petites 
communautés (dans le Nord par exemple) n’avaient 
aucune autre occasion de fréquenter l’école; 

•	 maitriser la lecture et l’écriture de l’anglais; 

•	 acquérir des compétences qui aident à obtenir un 
emploi; 

•	 acquérir les compétences et la confiance pour devenir 
leader dans sa communauté — certains anciens élèves 
ont par la suite contesté les traités, négocié les ententes 
de revendications territoriales et représenté leur peuple;

•	 occasions d’apprendre au sujet du Canada et de bien 
d’autres choses — certains anciens élèves, dans certaines 
écoles, ont connu des expériences d’apprentissage 
positives;

•	 occasions de découvrir de nouveaux sports et de 
participer à des activités qui ne sont pas toujours 
accessibles dans leur communauté d’origine; 

•	 être avec d’autres enfants — certains anciens élèves 
voulaient fréquenter l’école pour être avec leurs pairs, ou 
leurs frères et sœurs; 

•	 enseignants qui sont soutenants ou inspirants — certains 
anciens élèves parlent d’enseignants qui les ont mis au 
défi et les ont encouragés à poursuivre leurs rêves; 

•	 amitiés, réseaux ou relations (mariages) durables avec des 
élèves venus d’ailleurs;

•	 pour certains élèves, les pensionnats ont pu offrir un 
meilleur environnement que celui d’où ils venaient 
(orphelins, élèves dont les parents étaient des agresseurs).

7. Paul a de plus ajouté : 
« Il y avait de très bonnes personnes qui faisaient partie 
des pensionnats… Et il est important de le reconnaitre. 
Tout compte fait, ce sont surement les aspects négatifs qui 
pèseront le plus lourd, mais nous ne devons pas oublier 
les aspects positifs qu’ils nous ont apportés. Je suis d’avis 
que si vous savez reconnaitre les deux, alors je pense que 
vous êtes sur une meilleure voie parce que si quelqu’un 
vous défie sur les aspects positifs, si vous n’êtes pas 
suffisamment solide, vous vous mettrez en colère et tous les 
aspects négatifs remonteront à nouveau. »

Selon vous, dans quelle mesure faut-
il reconnaitre les aspects positifs des 
pensionnats? Justifiez votre réponse.  
Les réponses varieront.

8. Pensez aux collectivités du Nord 
aujourd’hui. Quels problèmes sociaux 
voyez-vous autour de vous qui 
pourraient être attribuables au fait que 
tant de personnes ont fréquenté les 
pensionnats?
Les réponses varieront.



Fermes gratuites pour un million de personnes, 
vers 1893. Bibliothèque et Archives Canada, 
C-095320.



Activité n° 5
Politiques colonialistes et création  

du régime des pensionnats

Vous êtes ici

Temps restant : 20 heures



70

Résultat d’apprentissage
Les élèves étudieront les politiques qui ont été à la base de 
la création du régime des pensionnats. Ils feront appel à la 
pensée critique pour analyser et déconstruire ces politiques à 
partir d’une perspective historique.

Durée prévue
120 minutes

Préparation de l’enseignant
•	 Préparez suffisamment de petits papiers autocollants 

pour que chaque élève en ait deux (ou utilisez de petites 
bandes de papier avec du ruban gommé). 

•	 Installez au mur la bannière chronologique et familiarisez-
vous avec celle-ci.

•	 Consultez la fiche documentaire Ligne du temps pour 
l’enseignant. 

•	 Photocopiez en nombre suffisant la feuille de travail de 
l’élève Le pouvoir des mots.

•	 Photocopiez en nombre suffisant l’Extrait de document 
historique de 1857 : Acte pour encourager la Civilisation 
graduelle des Tribus Sauvages. 

•	 Photocopiez en nombre suffisant la fiche documentaire de 
l’élève Terminologie relative aux politiques. 

•	 Photocopiez en nombre suffisant la fiche documentaire de 
l’élève Autres extraits de documents historiques. Coupez-
la en six bandes pour que chaque extrait soit séparé des 
autres. Vous aurez besoin d’un extrait par élève; divisez 
donc le nombre d’élèves de votre classe par six afin de 
connaitre le nombre de copies dont vous aurez besoin.

Note : Le niveau de langue est difficile. Adaptez selon les 
besoins : Par exemple, en ne choisissant qu’un seul extrait 
historique et en réalisant l’activité avec toute la classe.

Information contextuelle pour l’enseignant
Cette activité est conçue pour aider les élèves à découvrir et à 
établir des liens entre le régime des pensionnats et le processus 
plus large de la colonisation au Canada. Selon ce que les 
élèves auront étudié plus tôt durant l’année ou dans les années 
antérieures, l’enseignant pourrait devoir passer plus ou moins 
de temps à expliquer le vocabulaire et les concepts associés à 
la colonisation. Il est important que les élèves comprennent 
que l’éducation d’enfants autochtones faisait partie d’un vaste 
plan d’expansion des Européens en Amérique du Nord et, 
plus particulièrement, dans l’ouest du Canada dès le début 
du 19e siècle. De nouvelles terres étaient nécessaires pour la 
construction du chemin de fer, pour permettre l’établissement 
de colons européens et pour protéger le territoire britannique 
des visées des Américains. Les Américains étaient convaincus 
que c’était leur « destinée manifeste » que de réclamer 
l’ensemble de l’Amérique du Nord, mais les Canadiens s’y 
opposaient. Ils accélérèrent donc la construction du chemin 
de fer et l’établissement de nouveaux villages dans un effort 
pour stopper la progression de ceux-ci vers le nord. Dans le 
but d’acquérir de nouvelles terres, le nouveau gouvernement 
canadien négocia les traités numérotés, lesquels couvraient 
la majeure partie du nord-ouest de l’Ontario, les Prairies et 
l’essentiel des TNO. Le gouvernement était convaincu qu’il 
avait ainsi acquis le contrôle d’immenses étendues de terres 

Activité n° 5 :
Politiques colonialistes et création  

du régime des pensionnats 

Viaduc du chemin de fer du Canadien Pacifique (sa longueur est d’un mile et 
47 pieds) 1910, Lethbridge, Alta. A. Rafton, Bibliothèque et Archives Canada, 
PA-029691



71

ancestrales en échange de la provision de quelques droits, 
dont celui à l’éducation pour les enfants autochtones. Les 
Autochtones n’interprétaient pas ces traités de la même 
manière, ce qui a donné lieu à une suite complexe de 
contestations, de difficultés et de déceptions. Le gouvernement 
du Canada s’est, par la suite, intéressé au Nord à la fois pour 
les terres et les ressources du sous-sol (pétrole et minerai). Ceci 
donna lieu à de nouvelles négociations de traités numérotés, 
notamment le Traité no 11. Les Inuit et le gouvernement 
fédéral n’entreprirent pas de négocier de traité, mais plutôt  
des accords de revendications territoriales, à partir des  
années 1970.

Demandez aux élèves d’évaluer les contextes politiques 
et culturels qui ont donné lieu à ces lois et politiques. Le 
19e siècle fut marqué par une colonisation accélérée des 
Européens sur de nombreux continents. La croyance qui 
sous-tendait cette colonisation voulait que les colonisateurs, 
ceux détenant le pouvoir, fussent des êtres supérieurs et 
qu’ils eussent le droit de s’approprier les ressources de valeur 
qu’ils « découvraient ». Cela faisait aussi partie de la croyance 
populaire que les colonisés, généralement des peuples 
indigènes, n’avaient pas de culture ou que leur culture était 
primitive et qu’ils ne faisaient pas bon usage des ressources 
de leurs terres. Demandez à vos élèves de réfléchir à la 
manière dont les gens perçoivent aujourd’hui le monde et 
ses différentes cultures comparativement aux attitudes des 
temps plus anciens. Par exemple, à cette époque, les femmes 
n’étaient pas considérées comme des personnes à part entière 
et seuls les hommes possédant des terres avaient droit de vote.

À travers l’étude de textes historiques, les élèves exploreront 
le pouvoir des mots dans la construction des perceptions. Ils 
étudieront les lois et les politiques qui orientaient le traitement 
des Autochtones. Grâce à l’examen du rôle joué par des 
intervenants clés du régime des pensionnats au Canada, ils 
découvriront à quel point certains individus ont le potentiel 
d’influer sur les politiques, les institutions et les systèmes ou 
régimes — ce qui se rattache à l’importance de s’exprimer afin 
d’engendrer des changements positifs (le point focal d’activités 
à venir dans ce module). 

Étapes
1.	 Demandez aux élèves de consulter la bannière 

chronologique murale. Donnez à chacun deux petits 
papiers autocollants et demandez-leur de :

a.	écrire un mot ou une expression qu’ils ne comprennent 
pas sur un papier autocollant; 

b.	écrire un détail qui les a surpris sur l’autre papier 
autocollant. 

Demandez aux élèves d’apposer leurs notes autocollantes 
à un endroit déterminé dans la classe.

2.	 Lisez les notes autocollantes en groupe en prenant soin 
d’expliquer les mots et les expressions inscrits par les 
élèves. Informez les élèves qu’au cours des deux prochains 
cours, ils étudieront les politiques inscrites sur la ligne du 
temps. Expliquez-leur qu’il n’est pas attendu d’eux qu’ils 
comprennent tout dès maintenant, mais qu’au fil des cours 
à venir, ils commenceront à comprendre comment ces 
politiques ont façonné le Canada que nous connaissons 
aujourd’hui. Utilisez la fiche documentaire de la Ligne 
du temps pour vous aider. Expliquez à vos élèves que le 
vocabulaire semble difficile, parce qu’il provient d’une autre 
époque, et que vous les aiderez à passer au travers.

3.	 Au minimum, les élèves devraient avoir acquis une 
compréhension générale de :

•	 la Proclamation royale de 1763; 

•	 l’Acte sur la civilisation graduelle de 1857; 

•	 la Loi sur les Indiens de 1876.

4.	 Demandez aux élèves d’envisager les contextes culturels et 
politiques dont sont issues ces lois et politiques.



72

5.	 Distribuez une copie du document Terminologie relative 
aux politiques et parcourez-en les mots, notamment :

•	 paternalisme
•	 stéréotype
•	 colonisation
•	 assimilation
•	 racisme
•	 civiliser
•	 émancipation
•	 génocide
•	 eurocentrique

6.	 Au besoin, discutez de cette terminologie avec vos élèves. 
Demandez aux élèves de fournir des exemples liés à ces 
termes, sans faire appel à l’histoire des pensionnats.

7.	 Distribuez à chaque élève une copie de la feuille de travail 
Le pouvoir des mots.

8.	 Distribuez à chaque élève une copie de la fiche 
documentaire Extrait de document historique de 1857 
: Acte pour encourager la Civilisation graduelle des 
Tribus Sauvages de 1857. Lisez le texte avec la classe. 
Ce vocabulaire est « ancien » et donc difficile, alors,  
déchiffrez-le ensemble. Il n’est pas nécessaire de lire 
tout le paragraphe, les points importants se retrouvant 
dans les premières phrases.

9.	 Discutez de ce que signifie « être civilisé » ou de 
« civiliser » une autre culture, à l’époque et à l’endroit  
où ce document a été écrit.

10.	Orientez l’analyse de vos élèves de l’extrait du document 
historique (prochaine étape) en les référant aux trois 
premières questions inscrites sur la feuille Le pouvoir des 
mots. Discutez les réponses oralement en vous basant 
sur l’Extrait de document historique de 1857 : Acte pour 
encourager la Civilisation graduelle des Tribus Sauvages. 
Les élèves ne doivent pas tout de suite écrire leurs réponses 
sur la feuille de travail. 

11.	Distribuez une bande d’extraits de documents historiques 
à chaque élève ou groupe d’élèves. Demandez aux élèves 
ou groupes d’élèves de lire attentivement le contenu 
de leur bande, puis de compléter individuellement ou 
ensemble la feuille de travail Le pouvoir des mots, au 
meilleur de leurs capacités. 

12.	Avec la classe, discutez des réponses apparaissant sur la 
feuille Le pouvoir des mots pour chacun des extraits. 

13.	Demandez aux élèves de donner des exemples de la 
manière dont les mots ont été utilisés pour influencer la 
perception des gens (et la leur) aujourd’hui. Ces exemples 
peuvent provenir des médias, du Web, de la télévision 
ou d’autres sources. Par exemple, le mot « terroriste » 
peut être utilisé par un groupe alors qu’un autre utilise 
l’expression « combattant de la liberté ».

14.	Accordez aux élèves du temps pour consulter à nouveau 
la bannière chronologique murale, notant à nouveau au 
passage les différentes lois et politiques ayant mené à 
l’établissement du régime des pensionnats. Ces lois et 
politiques devraient à présent être mieux comprises par 
eux. 



73

Fiche documentaire Ligne du temps  
pour l’enseignant1

1	 Cette fiche est une adaptation tirée de 100 ans de pertes — Le régime des pensionnats au Canada (© Fondation autochtone de l’espoir, 2012)  
et de http://indigenousfoundations.arts.ubc.ca/home/government-policy/royal-proclamation-1763.html  

1763 — La Proclamation royale
La Proclamation royale est un document qui établit les lignes 
directrices de l’établissement des colons européens sur les 
territoires autochtones, dans ce qui est aujourd’hui désigné 
comme l’Amérique du Nord. Dans la Proclamation royale, 
la possession de l’Amérique du Nord est accordée au roi 
George. Cependant, la Proclamation royale stipule que le 
titre de propriété autochtone a existé et continue d’exister, 
et que toutes les terres seront considérées comme des terres 
autochtones à moins d’être cédées par traité. La Proclamation 
interdit aux colons de réclamer ces terres des Autochtones à 
moins qu’elles n’aient d’abord été achetées par la Couronne, 
puis revendues aux colons. La Proclamation royale stipule 
que seule la Couronne peut acheter des terres des Premières 
Nations.

La Proclamation royale est un document important en ce qu’il 
reconnait aux Autochtones un titre et des droits, notamment 
le droit à l’autodétermination. La Proclamation royale établit les 
bases pour le processus de négociation de traités. Par exemple, 
typiquement, l’établissement d’un traité nécessitait la présence 
des deux parties, la Première Nation et le gouvernement, 
pour qu’il y ait une forme d’accord entre les deux et pour 
que la Première Nation reçoive une indemnisation pour les 
terres ou les ressources faisant l’objet du traité. Cependant, 
la Proclamation royale a été conçue et rédigée par les colons 
britanniques, sans contribution de la part des Autochtones. Elle 
établit clairement un monopole de la Couronne britannique 
sur les terres autochtones. 

En édictant la Proclamation royale de 1763 et en concluant des 
traités, la Couronne britannique, et plus tard le gouvernement 
canadien, a dû s’acquitter de son obligation de fournir une 
éducation aux Premières Nations. Vers le milieu du 19e siècle, 
la dynamique était en place au sein du gouvernement pour 
instituer un programme d’éducation visant à « civiliser » les 
enfants autochtones et à les assimiler de manière agressive à la 
société chrétienne canadienne. 

1844 — La Commission Bagot 
recommande la création de pensionnats 
axés sur l’agriculture et situés loin de 
l’influence parentale.
La Commission Bagot (1842-1844), dirigée par le gouverneur 
général de la province du Canada, Sir Robert Bagot, a proposé 
que le meilleur moyen de parvenir à assimiler les enfants 
autochtones était de les séparer 
de leurs parents. Dans son 
rapport sur l’éducation des 
Autochtones, publié en 1847, 
Egerton Ryerson, surintendant 
de l’enseignement, a réitéré 
cette proposition et il a 
aussi recommandé que le 
programme d’éducation pour 
les Autochtones soit axé sur 
l’enseignement religieux et sur  
la formation agricole.

1857 — L’Acte pour 
encourager la Civilisation graduelle des 
Tribus Sauvages est adopté. 
L’Acte sur la civilisation graduelle était un projet de loi adopté 
par le 5e parlement de la province du Canada. Cette loi 
obligeait les Indiens et Métis (de sexe masculin) âgés de plus 
de 21 ans à lire, écrire et à parler soit l’anglais, soit le français, 
et à choisir un nom de famille approuvé par lequel ils seraient 
légalement reconnus. En vertu de cette loi, les hommes indiens 
et métis perdaient tous leurs droits légaux et territoriaux, et 
devenaient sujets britanniques, quoiqu’avec beaucoup moins 
de droits. Cela s’est appelé « l’émancipation » et c’était 
l’une des nombreuses politiques adoptées comme mesures 
d’assimilation agressive des populations autochtones. 

Décennies 1850 et 1860 — L’assimilation 
des Autochtones par l’éducation devient 
une politique officielle. 
Lorsqu’ils étaient placés dans les pensionnats, les enfants 
étaient séparés de leur famille et de leur communauté. Il 
leur était interdit de parler leur langue ou de pratiquer leurs 
traditions. 

Egerton Ryerson (1803-1882). 
Photographie gracieuseté de Ryerson 
University Library and Archives.



74

1867 — La Loi constitutionnelle (aussi 
connue sous le nom d’Acte de l’Amérique 
du Nord britannique) crée le Dominion du 
Canada.
Le pouvoir législatif est transféré de la Couronne britannique 
au gouvernement du Canada. 

1869 — L’Acte pourvoyant à l’émancipation 
graduelle des Sauvages 
En 1869, le gouvernement fédéral avait adopté l’Acte 
pourvoyant à l’émancipation graduelle des Sauvages qui avait 
établi le régime d’élection des conseils de bande, lequel fait 
toujours partie de la Loi sur les Indiens. L’Acte d’émancipation 
graduelle accordait également au surintendant général 
des Affaires indiennes un contrôle extrême sur les Indiens 
inscrits (ayant un statut). Par exemple, le surintendant avait 
le pouvoir de décider qui avait une « bonne moralité » et, 
par conséquent, méritait certains avantages, ou, encore, de 
décider si l’épouse d’un Indien émancipé vivait de « manière 
respectable », et donc pouvait conserver la garde de ses 
enfants en cas de décès du père. L’Acte réduisait aussi 
considérablement les pouvoirs de gouvernance des conseils de 
bande, règlementait la consommation d’alcool et déterminait 
ceux qui étaient admissibles aux avantages accordés en vertu 
des traités, notamment aux bandes. Cet acte marque aussi le 
début de l’application de restrictions en fonction du sexe pour 
les Indiens avec statut. 

1876 — La négociation de traités 
numérotés
À l’origine, les terres situées à l’ouest des Grands Lacs 
n’avaient de valeur qu’en fonction de leur importance pour 
la traite des fourrures. La Proclamation royale de 1763, en 
reconnaissance du rôle joué par les Autochtones en tant que 
fournisseurs clés de fourrures, protégeait leur droit exclusif 
d’utiliser ces terres comme « terrains de chasse ». Avec la 
guerre de l’Indépendance américaine, l’établissement de 
colons sur ces terres devint un moyen privilégié pour limiter 
l’expansion américaine et maintenir la présence britannique. 
Mais voilà, ces terres étaient habitées par des dizaines de 
milliers d’Autochtones qui y vivaient depuis des millénaires. 
Afin de faciliter la colonisation par les Eurocanadiens, le 
gouvernement du Canada négocia des traités avec plusieurs 
Premières Nations. Ces traités accordèrent au gouvernement 
le droit d’occupation de ces terres et donnèrent lieu au régime 
des réserves. 

1876 — La Loi sur les Indiens est adoptée.
La Loi sur les Indiens a vu le jour au fil du temps, au moyen 
de la passation de diverses lois coloniales à l’endroit des 
Autochtones du Canada, notamment l’Acte pour encourager 
la Civilisation graduelle des Tribus Sauvages de 1857 et l’Acte 
pourvoyant à l’émancipation graduelle des Sauvages de 1869. 
En 1876, ces actes furent consolidés pour devenir la Loi sur les 
Indiens (alors appelée Acte des Sauvages).

La Loi sur les Indiens est une loi fédérale canadienne qui 
régit les affaires relatives au statut d’Indien, aux bandes 
et aux réserves indiennes. Historiquement, cette loi a été 
extrêmement invasive et paternaliste puisqu’elle donne au 
gouvernement fédéral du Canada le pouvoir de règlementer 
et d’administrer les affaires et la vie au quotidien des Indiens 
inscrits et des communautés sur les réserves. Cette autorité 
s’est traduit par une mainmise du gouvernement, par exemple 
avec l’imposition d’un mode de gouvernance, les conseils 
de bande, aux communautés autochtones ou, encore en 
contrôlant les droits des Indiens de pratiquer leur culture 
et leurs traditions. La Loi sur les Indiens a aussi donné au 
gouvernement le pouvoir de décider qui, parmi les Indiens, 
peut se qualifier comme Indien avec statut.

Classe de finissants, école industrielle de Régina, Régina, Saskatchewan. 1897. 
Archives Glenbow, NA-2459-2.



75

La Loi sur les Indiens fait partie d’une longue suite de politiques 
d’assimilation destinées à faire disparaitre les pratiques 
culturelle, sociale, économique et politique des Autochtones 
et à leur faire adopter les valeurs dominantes et le mode 
de vie canadiens. La Loi sur les Indiens a aussi permis au 
gouvernement canadien de réaliser son ambition d’assimiler les 
peuples autochtones en établissant des pensionnats. 

Modifications à la Loi sur les Indiens
Par la suite, au moyen de modifications apportées à la Loi sur 
les Indiens, le gouvernement s’est donné le pouvoir d’imposer 
les mesures suivantes :

1885 : Interdiction de pratiquer bon nombre de cérémonies 
traditionnelles, comme le potlatch.

1894 : Retrait du contrôle du conseil de bande sur les  
non-Indiens vivant sur les réserves.

1905 : Retrait des Indiens des réserves situées près de villes 
ayant plus de 8 000 habitants.

1911 : Expropriation de portions de terres des réserves 
pour la construction de routes, de chemins de 
fer et autres travaux publics, de même que le 
déplacement d’une réserve au complet pour 
l’éloigner d’une municipalité.

1914 : Interdiction faite aux Indiens de revêtir 
publiquement un costume traditionnel pour une 
danse, un spectacle, une exposition, un rodéo ou 
un défilé d’apparat sans autorisation.

1918 : Location des terres non cultivées des réserves à des 
non-Indiens à condition que le nouveau locataire 
planifie de les utiliser pour des activités agricoles ou 
du pâturage.

1920 : Abolition du leadership héréditaire des bandes.

1927 : Interdiction à toute personne de solliciter des fonds 
destinés à des réclamations juridiques provenant 
d’Indiens sans avoir au préalable obtenu un permis 
spécial du surintendant général.

1939 : Assujettissement des Inuit à la Loi sur les Indiens.

1879 —  Le rapport de Nicholas Flood Davin 
est présenté à Sir John A. Macdonald.
Le premier ministre Sir John A. Macdonald  s’est intéressé à la 
politique américaine de « civilisation agressive » et, en 1879, il 
a envoyé le politicien et journaliste de Régina, Nicholas Flood 
Davin, rencontrer les fonctionnaires du ministère américain 
des Affaires indiennes ainsi que des dirigeants amérindiens 
d’Oklahoma. 

Nicholas Flood Davin a présenté ses analyses dans son Rapport 
sur les écoles industrielles pour les Indiens et les Sangs-
Mêlés, aussi connu comme le Rapport Davin, qui comprend 
des recommandations concernant la façon dont la politique 
américaine sur l’éducation des Autochtones pourrait être 
reproduite au Canada. 

M. Davin avait aussi été convaincu par l’argument du 
gouvernement américain voulant que « l’école de jour n’avait 
pas fonctionné à cause de l’influence du wigwam, qui est plus 
forte que celle de l’école », même si les écoles de jour étaient 
en place au Canada depuis les années 1840.

Au moment de la parution du Rapport Davin, l’idée de séparer 
les enfants des parents comme stratégie d’éducation et 
d’assimilation efficace avait déjà fait son chemin. L’exemple 
convaincant de ce qui pouvait être accompli en appliquant un 
modèle de pensionnat comme celui de la Carlisle Industrial 
Boarding School, en Pennsylvanie, a suscité la ferveur pour 
l’établissement d’un système semblable au Canada. L’école 
industrielle de Régina a été le prototype de ce système au 
Canada.

1892 — Le gouvernement fédéral et les 
Églises forment un partenariat officiel pour 
l’administration des pensionnats indiens.



76

1907 — L’inspecteur médical en chef des 
Affaires indiennes, le docteur P.H. Bryce, 
dévoile de nombreuses lacunes dans les 
pensionnats.
Au début du 20e siècle, la mort de nombreux enfants 
autochtones dans les pensionnats suscita la controverse. Le 
gouvernement est finalement intervenu en 1907 en envoyant 
l’inspecteur médical en chef des Affaires indiennes, le docteur 
P.H. Bryce, pour évaluer les conditions de santé dans les 
pensionnats.

Dans son rapport officiel, le docteur Bryce a qualifié l’épidémie 
de tuberculose dans les pensionnats de « crime national… 
les conséquences du sous-financement gouvernemental, 
d’écoles mal construites, de problèmes d’aération et 
sanitaires, d’alimentation, d’habillement et de soins médicaux 
inadéquats. » Il a rapporté que 24 % de tous les enfants 
ayant fréquenté ces pensionnats avaient été déclarés morts. 
Sur la seule réserve de File Hills, en Saskatchewan, 75 % des 
élèves étaient morts au cours des 16 premières années de 
fonctionnement du pensionnat.

 

1920 — Le surintendant général adjoint des 

Affaires indiennes, Duncan Campbell Scott, 
rend obligatoire la fréquentation des 
pensionnats. 
Duncan Campbell Scott a négocié une entente bilatérale entre 
le gouvernement fédéral et les Églises catholique, anglicane, 
presbytérienne et méthodiste. Cette entente établissait la 
structure du régime et le mandat des pensionnats indiens, de 
même qu’elle précisait les obligations contractuelles des Églises 
responsables d’en assurer le fonctionnement. En 1920, tous 
les enfants indiens âgés de 7 à 15 ans devaient fréquenter le 
pensionnat.

Les agents des Indiens et ceux de la GRC ont reçu l’autorisation 
d’enlever par la force les enfants de leur milieu familial si les 
parents refusaient de les envoyer au pensionnat. Les parents 
récalcitrants faisaient face à l’incarcération. Alors que les 
informations sur la violence, les mauvais traitements et la 
négligence sévissant dans les pensionnats commencèrent à 
se propager dans les communautés autochtones, certains 
parents dissimulèrent aux agents des Indiens la naissance de 
leurs enfants afin qu’ils ne soient pas « inscrits ». D’autres 
amenèrent leurs enfants dans les terres pour les cacher des 
agents des Indiens et de la GRC.

Le saviez-vous? 
L’école industrielle Carlisle, en Pennsylvanie, le 
prototype sur lequel les écoles industrielles et les 
pensionnats du Canada ont été modelés, a été conçue 
par le capitaine Richard Henry Pratt. Il a fondé le 
modèle sur une école qu’il a créée pour les détenus 
indiens de la prison Sainte-Augustine, en Floride.

Pensionnat indien Old Sun, Gleichen, Alberta, 1945. Archives du Synode 
général, Église anglicane du Canada, P75-103 S7-184.



Le pouvoir des mots

Nom de l’élève : ______________________________________	

Extrait de document historique :  ______________________________________

	

1. Lisez l’extrait imprimé sur la bande que vous avez reçue. Quel est le sens général ou  message du texte? 

2. Identifiez des mots ou des expressions de votre extrait de document historique qui représentent des attitudes 
colonialistes de l’époque.

3. Comment les auteurs justifient-ils leurs gestes?

4. Trouvez un partenaire et discutez de vos extraits respectifs, puis écrivez une réponse réflective  
sur le pouvoir des mots.





Extrait de document historique :  
Acte pour encourager la Civilisation  
graduelle des Tribus Sauvages, 1857





Terminologie relative aux politiques

Assimilation
Le processus selon lequel un groupe culturel est intégré à 
une autre culture généralement dominante.

Civiliser
Être « civilisé », c’est appartenir à une société et une 
culture hautement développée qui manifeste un 
avancement moral et intellectuel. Lorsque les Européens 
sont arrivés en Amérique du Nord, ils croyaient que leur 
culture était plus « civilisée » que celle des occupants du 
territoire déjà présents. 

Colonisation
La colonisation peut être définie en termes simples 
comme étant l’établissement d’une colonie de 
peuplement dans un territoire étranger, généralement 
par la force. Ce terme est souvent utilisé aussi pour 
décrire l’acte de domination culturelle. 

Émancipation
L’émancipation peut signifier l’obtention du droit de 
vote, et est considérée par certains comme un droit 
de citoyenneté. En vertu de la Loi sur les Indiens, 
l’émancipation voulait dire la perte du statut d’Indien. 
Les Indiens étaient contraints d’abandonner leur statut 
d’Indien et, en conséquence, de perdre les droits conférés 
par traité pour devenir émancipés en tant que  citoyens 
canadiens.

Eurocentrique
Point de vue centré sur l’Europe, ou sa population, 
ses institutions et ses cultures, considérée comme 
représentant la culture « blanche », ce qui signifie 
souvent un rejet arrogant des autres cultures.

Génocide
L’article n° 2 de la Convention des Nations Unies pour la 
prévention et la répression du crime de génocide, datant 
de 1948, stipule : 

« Le génocide s’entend de l’un quelconque des 
actes ci-après, commis dans l’intention de détruire, 
en tout ou en partie, un groupe national, ethnique, 
racial ou religieux, comme tel : meurtre de membres 
du groupe; atteinte grave à l’intégrité physique 
ou mentale de membres du groupe; soumission 
intentionnelle du groupe à des conditions d’existence 
devant entrainer sa destruction physique totale ou 
partielle; mesure visant à entraver les naissances 
au sein du groupe; [et] transfert forcé d’enfants du 
groupe à un autre groupe. »

Paternalisme
Un style de gouvernement ou de gestion, ou une 
manière d’aborder les relations interpersonnelles selon 
lesquels le désir d’aider, de conseiller et de protéger peut 
aller à l’encontre des choix et des libertés individuelles, 
ainsi que des responsabilités personnelles.

Racisme
Préjugé ou animosité contre des personnes appartenant à 
d’autres races. La croyance voulant que les gens de races 
différentes aient des caractéristiques et des capacités 
différentes, et que des races soient par nature inférieures 
ou supérieures.

Stéréotype
Une perception ou une image d’une personne ou 
d’un groupe exagérément simplifiée. Un stéréotype 
peut aussi être une image ou une perception d’une 
personne ou d’un groupe exclusivement fondée sur des 
caractéristiques culturelles répandues, par exemple, que 
tous les Inuit vivent dans des iglous. 





Autres extraits de documents historiques

Duncan Campbell Scott, surintendant général adjoint des Affaires indiennes 
Duncan Campbell Scott était déterminé à trouver une solution au « problème indien »11.  Il expliquait :

« Je veux me débarrasser du problème indien. Je ne suis pas d’avis que le pays devrait continuer à protéger une classe 
d’individus qui  peuvent se tenir debout seuls... Notre objectif est de poursuivre nos efforts jusqu’à ce qu’il n’y ait plus 
un seul Indien au Canada qui n’ait été intégré à la société et qu’il n’y ait plus de question indienne ni de ministère des 
Affaires indiennes. »

1  Duncan Campbell Scott : surintendant général adjoint du ministère des Affaires indiennes, comité spécial de la Chambre des communes,  
le 30 mars 1920. Bibliothèque et Archives Canada, RG10, volume 6810, fiche 470-2-3, partie 7.

% % % %

Dominion du Canada. Rapport annuel du ministère des Affaires indiennes pour 
l’année achevée le 30 juin 1897, p. xxvi. JAS. A. Smart, surintendant adjoint des 
Affaires indiennes
« L’avantage principal de telles écoles, c’est de retirer les enfants de l’influence familiale, et en conséquence, 
d’accélérer une inculcation complète des habitudes, des coutumes et des modes de pensée de l’homme blanc; 
cependant, que tout qu’ils ont en commun soit détruit et qu’ils reviennent dans leur réserve en étant déconnectés 
de leur environnement semblent aux parents autochtones être un sérieux désavantage. Ainsi, ce n’est que lorsqu’ils 
reconnaitront le grand avantage matériel d’une nouvelle orientation pour leurs enfants et la nécessité d’une éducation 
qui leur permette d’être autonomes face aux défis de l’existence que leurs préjugés envers l’éducation pourront être 
vaincus et que s’éveillera chez eux le désir de tels avantages. »

Dominion du Canada. Rapport annuel du ministère des Affaires indiennes  
pour l’année achevée le 31 décembre 1883, p. 104. E. Dewdney, commissaire  
des Indiens
« Je suis sûr que l’école industrielle en voie d’être établie jouera un rôle de premier plan quant à la civilisation de l’esprit 
indien. L’utilité des écoles industrielles a depuis longtemps été reconnue par nos voisins du sud (les États-Unis), qui ont 
eu beaucoup à faire avec les Indiens.

Dans ce pays, comme dans celui-ci, on remarque qu’il est difficile de faire des écoles de jour (sur les réserves) un succès 
parce que l’influence de la maison est plus forte que celle des écoles, et tant que durera cet état de fait, je crains que 
l’aversion héritée à l’égard du travail ne puisse être surmontée. C’est seulement lorsque les enfants seront séparés de 
leurs parents et instruits adéquatement et régulièrement, non seulement quant aux rudiments de la langue anglaise, 
mais aussi quant aux métiers et en matière d’agriculture, afin que ce qui est enseigné ne soit pas aussitôt oublié, que je 
serai persuadé des conséquences bienfaisantes et permanentes qu’en retireront les Indiens. »





Dominion du Canada. Rapport annuel du ministère des Affaires indiennes pour 
l’année achevée le 31 décembre 1896, p. 291. A.E. Forget, commissaire des Indiens
« Cette division de service indien a toujours été reconnue comme l’une des plus importantes, sinon la plus importante, 
de l’immense système qui a pour but la civilisation de nos naturels (groupes indigènes/autochtones), ayant son 
point de départ dans les petites choses, en commençant par l’établissement, sur les réserves, d’externats ayant 
une carrière et une influence restreintes, pour passer ensuite à la fondation de pensionnats tant sur les réserves 
qu’en dehors des réserves. Comme l’effet salutaire de ces institutions se dessina immédiatement, ceci donna lieu à 
l’idée de l’enseignement industriel, ce qui fut immédiatement mis à exécution par l’établissement de nos premières 
institutions industrielles. Aujourd’hui, le Canada a à sa disposition un système qui offre à ses naturels un cours pratique 
d’enseignement industriel, faisant des citoyens utiles des enfants d’une population qui, il y a une génération, se 
composait de sauvages à peu près barbares. »

Dominion du Canada. Rapport annuel du ministère des Affaires indiennes pour 
l’année achevée le 31 décembre 1886, p. 146. Alex McGibbon, inspecteur des 
agences et réserves indiennes
« On enseigne aux filles les tâches ménagères, la couture, le tricot, et certaines d’entre elles ont un talent particulier 
pour le travail de fantaisie. Le révérend père voudrait que l’on construise un édifice expressément pour les filles, et il 
voudrait aussi obtenir la permission d’accueillir certains garçons blancs. Le département a acquiescé à la deuxième 
requête, et l’érection d’un édifice pour les filles est à l’étude. J’ai remarqué que quand des garçons indiens jouaient, ils 
parlaient généralement le cri; et sans doute que l’introduction de garçons blancs, disons un sur dix, aiderait beaucoup à 
ce qu’ils parlent anglais et se familiarisent ainsi avec cette langue.

En ce qui concerne une école pour filles, je pense que c’est une nécessité. Le succès obtenu auprès des filles en cours 
d’éducation garantit la réussite de l’entreprise; il est clair que d’éduquer seulement les garçons ferait en sorte qu’ils 
reviennent à leurs anciennes habitudes si on n’enseigne pas aux filles de coopérer aux tâches ménagères. Je ne crois 
pas possible que les filles que j’ai vues à l’école, avec leurs jolies robes et la façon rangée dont elles faisaient leur travail, 
puissent revenir un jour à leurs anciennes habitudes indiennes. Ce sont elles qui seront les mères de l’avenir, et il est 
primordial qu’elles soient adéquatement formées et éduquées. »

Dominion du Canada. Rapport annuel du ministère des Affaires indiennes 
pour l’année achevée le 31 décembre 1883, p. 104. J. Hugonnard, directeur du 
pensionnat Qu’Appelle Industrial School
« Je suis certain que cette école réussira et qu’elle sera un des principaux moyens de civiliser les sauvages; mais pour 
obtenir ce résultat, on doit prendre les mesures pour pouvoir loger un plus grand nombre d’élèves, car maintenant 
nous ne pouvons admettre qu’un seul de chaque réserve. Une école pour les petites filles sauvages serait d’une grande 
importance, et, je puis dire, serait absolument nécessaire pour civiliser la prochaine génération des sauvages. Si les 
femmes avaient reçu de l’éducation, ce serait presque une garantie que leurs enfants recevraient de l’instruction et 
seraient élevés en chrétiens, sans danger pour eux de suivre l’affreuse existence que mènent maintenant, par ignorance, 
un bon nombre de sauvages. Ce sera presque futile d’instruire les petits garçons et de laisser les petites filles dans 
l’ignorance. »



Des médaillons d’identité en cuir distribués aux Inuit dans 
les années 1940 par le gouvernement canadien aux fins 
d’identification. Photographe : Tessa Macintosh

KAKFWI, Stephen. « Yakehgotine – A Dene Prayer Song. » Spirit of Yamogha-
Songs of the Dene. [Enregistrement sonore], disque compact, 2008.

MACINTOSH, Tessa. Premier ministre Stephen Kakfwi, Fort Good Hope - 
Maisons d’hiver, Mackenzie Ramparts-1989; Stephen Kakfwi en compagnie de 
jeunes; sacs à dos; joueurs de tambour dénés; cimetière à Deline, TNO; Susie 
Evyagotailak, originaire de Kugluktuk, parle de son médaillon « W » à deux de 
ses filles, Darla et Shelly; Médaillon « W »; Stephen Kakfwi; alimentation du 
feu; médaillon de traité; phénomène Sundog; Marie Wilson, Commissaire de 
la CVR; l’honorable Jackson Lafferty, ministre de l’Éducation, de la Culture et 
de la Formation des TNO; l’honorable Eva Aariak, ministre de l’Éducation du 
Nunavut, 2012; famille Kakfwi; mocassins de bébé; étreinte d’Anke.

Fort Good Hope, Assemblée nationale dénée, Stephen Kakfwi, archives des 
TNO, René Fumoleau fonds, N-1995-002: 6532.

Acte pour encourager la Civilisation graduelle des Tribus Sauvages dans cette 
province, et pour modifier les lois qui concernent les Indiens, 1857

Acte de l’Amérique du Nord britannique, 1867.

REMINGTON, Frederic. Traversée sur la glace, Grand lac des Esclaves, gravure, 
archives du Glenbow Museum, 1895, no na-1185-13

BACK, George. Expédition Franklin, traversée du Grand lac des Esclaves en 
traineau à chiens l’hiver, gravure, archives du Glenbow Museum, 1823,  
no na-1344-5.

FINNIE, Richard. Jim Darwish, portant un parka en caribou fabriqué localement, 
inspecte les fourrures sur le porche de son magasin Northern Traders, à Fort 
Rae. Il était un des nombreux commerçants d’origine syrienne qui travaillait 
dans le district Mackenzie dans les années 1920 et 1930. Archives des TNO, 
N-1979-063-0039. 1939.

SMITH, Lorne K. La rencontre entre Brock et Tecumseh, Bibliothèque  
et Archives Canada, acc. no 1997-229-1.

FOX RADULOVICH, Steven. Première Nation M’Chigeeng.

ATTEWELL, G., artiste. “It’s Mine!” CANADA: The Right Land for the Right 
Man: Canadian National Railways - The Right Way! Bibliothèque et Archives 
Canada, acc. no 1991-230-1.

Viaduc du chemin de fer du Canadien Pacifique (sa longueur est d’un mile et 
47 pieds) 1910, Lethbridge, Alta. A. Rafton, Bibliothèque et Archives Canada, 
PA-029691.

Free Farms for the Million (Fermes gratuites pour un million de personnes), 
affiche. Bibliothèque et Archives Canada, C-095320. 1893

Nicolas Flood Davin, no1, archives du Manitoba, N21385.

Thomas Moore avant et après son entrée au pensionnat Regina Industrial 
School, rapport annuel du ministère des Affaires indiennes pour l’année 
achevée le 30 juin 1896.

KARSH, Yousuf. Docteur Duncan Campbell Scott, Bibliothèque et Archives 
Canada, PA-165842/e010752290. 

Baby George était un orphelin que Monseigneur Bompas avait amené au 
pensionnat Carcross Indian Residential School, archives du Yukon, Église 
anglicane, Diocese of Yukon fonds, 86/61, no 590

Élèves autochtones et membres du personnel rassemblés à l’extérieur du 
pensionnat Kamloops Indian Residential School, à Kamloops, en Colombie-
Britannique, 1934. Archives Deschâtelets.

Kelora, un jeune esquimau (Inuit), durant sa confession au père Joseph 
Choque, mission des pères oblats, mars 1946. George Hunter, Office national 
du film du Canada; Photothèque/Bibliothèque et Archives Canada,  
PA-141738

Ben et Sam amenés par A.L.F. [Évêque Archibald Lang Fleming] à l’école de 
Lakefield pour une année d’essai. L’expérience ne fut pas répétée. Archives du 
Synode général/Église anglicane du Canada, P8495-101.

Enfants et membres du personnel du pensionnat Fort Providence [catholique 
romain], 1921. Paroisse Sacred Heart/Archives des TNO, N-1992-255-0404

Page couverture du livre L’Histoire d’un crime national, par le docteur Peter 
Henderson Bryce. Bibliothèque et Archives Canada.

L’infirmière Mildred Rundle, hôpital All Saints, Aklavik, après 1936.  
[Patients alités]. Fleming/Archives des TNO, n-1979-050-0053.

Page couverture du texte de loi Statutes of the Province of Canada, Toronto 
(Ont.), éditeurs S. Derbishire & G. Desbarats, 1857.

JONES, Henry. Une religieuse en compagnie d’enfants, Fort Resolution, 1913, 
Archives de la Compagnie de la Baie d’Hudson.

Sir John A. MacDonald, Bibliothèque et Archives Canada.

(Seconde Guerre mondiale - 1939 - 1945) Le général Gamelin recevant le 
salut des 1er et 2e régiments en marche, Aldershot, Angleterre, 28 mars 1940. 
Bibliothèque et Archives Canada, PA-034155.

Transfert de Canadiens d’origine japonaise vers des camps d’internement situés 
dans les terres de la Colombie-Britannique. Tak Toyota, Bibliothèque et Archives 
Canada, C-046350

Pensionnat Old Sun à Gleichen, Alberta, 1945. Archives du Synode général, 
Église anglicane du Canada, P75-103 S7-184.

COWARD, Samuel Herbert. Homme inuit en kayak, Port Harrison, Québec, vers 
1920. Musée McCord Museum, MP-1976.25.135.

CATTROLL, Fred. L’ancien chef de l’Assemblée nationale des Premières Nations, 
Phil Fontaine, devant la basilique Saint-Pierre, Cité du Vatican, 2009

HANSON, Tom. Le premier ministre Stephen Harper présente des excuses aux 
Premières nations, aux Inuits et aux Métis pour le régime des pensionnats, La 
Presse canadienne. 

EDWARDS, Bruce. Nancy Scanie, survivante des pensionnats originaire de la 
Première Nation de Cold Lake, pleure en regardant le premier ministre Stephen 
Harper prononcer des excuses officielles au nom du gouvernement canadien 
pour les sévices endurés par les anciens résidents des pensionnats. Postmedia 
News.

WILLETT, Mindy. Boite de bois cintré, commissaires de la CVR : l’honorable juge 
Murray Sinclair, le chef Wilton Littlechild, docteure Marie Wilson.

À l’évènement national de la Commission de vérité et réconciliation à Inuvik, 
dans les TNO, tenu du 28 juin au 1er juillet 2011. Photographie gracieuseté de 
la CVR.

REID, G.R. Chef Murphy à Monfwi, traité de Rae, 1935, Archives du  
Glenbow Museum.

SOEUR LILIANE (photographe). Religieuses tenant des bébés autochtones vers 
1960. Bibliothèque et Archives Canada, PA-195122

Enfants en classe avec l’enseignant Hugh Baker (à gauche) et le révérend J.W. 
Tims (à droite) au pensionnat North Camp School, sur la réserve Blackfoot à 
Gleichen, en Alberta, le 24 aout 1982. Archives Glenbow, NA-1934-1.

PAULETTE, François à propos de la colonisation, sur la musique de Stephen 
KAKFWI. « A Stick Gambling Song. » In the Walls of His Mind. [Enregistrement 
sonore], disque compact, 2005.

Activité 6 - Générique des  
fichiers contenus sur le DVD



Activité n° 6
Points de vue critiques sur  
l’histoire de la colonisation

Vous êtes ici

Temps restant : 18 heures



88

Résultat d’apprentissage
Les élèves cerneront et évalueront les points de vue et 
les politiques clés qui ont servi de cadre à l’établissement 
des pensionnats au Canada. Ils comprendront le contexte 
historique ayant donné lieu à ces politiques et points de vue, et 
porteront un jugement raisonné sur ces politiques.

Temps alloué
90 minutes

Préparation de l’enseignant
•	 Visionnez et lisez à l’avance chacun des documents 

suivants : 

>> clip vidéo Stephen Kakfwi à propos de la colonisation 
(12 minutes);

>> clip audio François Paulette à propos de la colonisation 
(14 minutes 30 secondes);

>> article Les pensionnats : instruments de l’histoire de la 
colonisation.

•	 Photocopiez en nombre suffisant la feuille de travail de 
l’élève L’histoire de la colonisation.

•	 Gardez la bannière chronologique accrochée sur le mur, 
bien en vue dans la classe. 

•	 Note : La transcription des textes de Stephen Kakfwi et 
François Paulette se trouve sur le DVD. Vous pourrez les 
distribuer aux élèves si vous souhaitez qu’ils s’y reportent 
durant l’écoute.

Information contextuelle pour l’enseignant 
Pour faire suite à l’étude des politiques colonialistes entreprise 
lors de la cinquième activité, les élèves en apprendront 
davantage sur l’histoire de la colonisation, et ce, à partir du 
point de vue de trois leaders du Nord. Ils liront et écouteront 
des informations précises. Ils seront appelés à résumer ce qu’ils 
auront appris et à le partager avec leurs pairs.  

Étapes
 1.	 Distribuez une copie de la feuille de travail de l’élève 

L’histoire de la colonisation. En fonction de votre classe, 
vous pourriez demander que cette feuille soit complétée et 
serve d’évaluation sommative. D’autre part, vous pourriez 
décider de répondre aux questions en groupe à mesure 
que vous passez au travers les fichiers médias.

 2.	 La feuille de travail est offerte en format MSWord sur le 
DVD, ce qui vous permet d’adapter les questions à vos 
élèves. 

 3.	 Préparez la vidéo Stephen Kakfwi à propos de la 
colonisation (12 minutes). 

 4.	 Visionnez la vidéo avec la classe. Au besoin, discutez 
des concepts et des politiques colonialistes qui y sont 
mentionnés. 

 5.	 Donnez accès aux documents suivants : 
•	 Clip audio François Paulette à propos de la colonisation 

(14 minutes 30 secondes)

•	 Article Les pensionnats : instruments de l’histoire de la 
colonisation 

Note : Afin de permettre aux élèves d’avancer à leur 
rythme, recopiez la fiche audio sur les ordinateurs 
portables de l’école ou sur les appareils des élèves. 
Assurez-vous que chaque élève reçoit une copie de 
l’article.

6.	 Il se peut que les élèves aient besoin d’arrêter la bande 
audio à quelques reprises afin de répondre aux questions.

 7.	 Accordez suffisamment de temps en classe pour que 
les élèves complètent leur feuille de travail. Les élèves 
pourraient avoir besoin d’accéder à des ressources, comme 
l’Internet, pour rechercher les diverses politiques dont il 
est question sur les fichiers et répondre aux questions. 
Assurez-vous qu’ils aient accès aux ressources nécessaires. 
Par exemple, ils pourraient avoir besoin de chercher 
« destinée manifeste » ou la Loi sur les Indiens. 

Activité n° 6 :
Points de vue critiques sur  
l’histoire de la colonisation



89

 8.	 Discutez de leurs réponses en classe. 

 9.	 Revoyez brièvement avec les élèves la bannière 
chronologique sur le mur en notant quelles lois et 
politiques particulières ont contribué à l’établissement du 
régime des pensionnats. Cet exercice vise à renforcer la 
connaissance du contenu étudié au cours de l’activité no 5. 
Reportez-vous à la fiche documentaire La ligne du temps 
pour vous aider à retrouver certains détails.

10.	Rappelez aux élèves d’examiner le contexte politique et 
culturel ayant donné lieu à ces lois et politiques.

11.	Encouragez les élèves à discuter de l’histoire de la 
colonisation avec les membres de leur famille en utilisant 
la version condensée de la ligne du temps envoyée à la 
maison au début de l’étude du module. 

Une fois leur travail complété, il faudrait 
accorder à vos élèves un temps de détente 
pour leur permettre de lire en silence ou de 
travailler sur leur projet artistique. 

Durant les travaux de la Commission Berger, les Autochtones ont entrepris de réaffirmer leurs droits au territoire. Jim 
Antoine, leader déné de Fort Simpson (à gauche), discute avec le juge Berger au lac Trout. Fil de presse de la Presse 
canadienne.





Histoire de la colonisation

Nom de l’élève :  ______________________________________		

1.	Qu’est-ce qu’il est important que tous les enfants sachent selon Stephen Kakfwi, John Amagoalik ou François 
Paulette?

	

2.	 Nommez trois politiques précises mises en place par le gouvernement pour atteindre ses buts. Pour chacune de 
ces politiques, présentez un résumé, en vos propres mots, du but de cette politique. 

a.

b.

c.

3.	Selon François Paulette, quel impact a eu la maladie sur les populations autochtones?

4.	En vos propres mots, donnez une définition des mots suivants : 

a.	Assimilation :

b.	Colonisation :

c.	Destinée manifeste :





d.	Bulle papale :

e.	Loi sur les Indiens :

f.	Décolonisation :

6. Quelles suggestions étaient considérées comme importantes pour aider les anciens élèves? 

7. Parmi toutes les choses que vous avez visionnées, lues et écoutées, quels sont les trois points les plus importants 
que tous les Canadiens devraient savoir?

a.

b.

c.

Justifiez votre réponse.





Par John Amagoalik
Novembre 2011

John est né à Inukjuak, au Nord du Québec (Nunavik), mais sa 
famille fut réinstallée à Resolute Bay. On fait parfois référence à 
John comme le « père du Nunavut » compte tenu des nombreuses 
années qu’il a passées à travailler pour la conclusion de l’Accord 
sur les revendications territoriales du Nunavut.

Les pensionnats doivent être considérés comme l’un des éléments, 
quoiqu’un élément très important, de l’ère colonialiste qui a 
commencé en Terre inuite au début des années 1900. À cette 
époque, les Inuit étaient considérés comme les « pupilles du 
gouvernement ». C’était à une époque où le gouvernement 
canadien avait adopté une politique officielle d’assimilation 
des peuples autochtones au sein de la société dominante. Le 
gouvernement a implanté un système d’éducation dont le but 
était de séparer les enfants de leurs parents, leur enseigner une 
nouvelle langue et les faire oublier leur culture et leurs traditions. 
L’intention était de « tuer l’Indien chez l’enfant ». Au cours de 
cette ère de colonisation, on força l’établissement des familles 
dans des communautés créées par le gouvernement. On procéda 
au déménagement de familles et même de communautés entières 
à des centaines, parfois même des milliers, de kilomètres de leur 
lieu d’origine. Des milliers de chiens huskys furent abattus et on 
imposa des règles coloniales aux Inuit.

Chaque enfant inuit ayant fréquenté le pensionnat a 
probablement une histoire unique à raconter. Je vous ferai part  
de mon expérience personnelle.

J’ai fréquenté le Churchill Vocational Centre durant les deux 
années suivant son ouverture en 1964. Le pensionnat de Churchill 
fut construit vers la fin de l’époque des pensionnats et n’était pas 
représentatif des pensionnats des décennies précédentes. Pour 
moi, l’expérience fut à double tranchant. D’une part, nous avons 
reçu une assez bonne éducation de base, ce qui était important 
dans le monde nouveau où nous nous trouvions. Mais, ce fut tout 
de même au détriment de notre culture, notre identité et  
notre langue.

Lorsque nous sommes finalement revenus à la maison, plusieurs 
d’entre nous avaient perdu nos habiletés de chasseurs. Nous 
maitrisions mal notre langue. Pour certains, il a fallu des années 
pour réapprendre leur langue maternelle. Nous nous étions 
distancés de nos parents et de la génération antérieure. Un des 
souvenirs les plus difficiles, c’est quand quelqu’un venait à vous 
et vous disait : « Tu n’es plus un véritable Inuk. » C’était comme 
si une grande partie de notre identité nous avait été dérobée. 
Parce que nous avions été éloignés de nos parents durant autant 
d’années, ils n’avaient pas pu nous transmettre leurs compétences 
parentales.

Personnellement, je n’ai pas fait l’expérience ni n’ai entendu parler 
de violence physique ou sexuelle à l’école Churchill. D’autres y 
ont peut-être été exposés, puisque des centaines d’élèves sont 
passés par ce pensionnat au fil des années. Certains survivants 
d’anciennes écoles, comme celle de Chesterfield Inlet, ont 
raconté des histoires horribles d’agressions physiques et sexuelles 
perpétrées par les responsables religieux et gouvernementaux 
qui administraient ces pensionnats. Les dommages causés par 
ces sévices ont eu pour résultats des familles dysfonctionnelles, 
l’abus d’alcool et la toxicomanie, la violence et le crime, l’abandon 
scolaire et le suicide. Les conséquences de cette époque ont été 
intergénérationnelles.

À l’été de 2008, après des années de travail acharné, les 
leaders autochtones du Canada ont enfin réussi à persuader 
le gouvernement canadien de s’excuser pour l’héritage laissé 
par les pensionnats autochtones au Canada. Les survivants ont 
aujourd’hui entrepris un processus de vérité et de réconciliation.  
La guérison prendra du temps.

Entretemps, il faut que nos enfants connaissent ce sombre 
chapitre de l’histoire du Canada. Cela doit faire partie des 
programmes scolaires à la grandeur du pays. Ils devraient aussi 
apprendre notre histoire plus récente de négociations territoriales 
et constitutionnelles avec les gouvernements, sans compter les 
accords que nous avons signés et que les futures générations 
pourront mettre à profit pour aider notre peuple à se remettre  
de son passé colonial.

Histoire de la colonisation
Les pensionnats : instruments  
de l’histoire de la colonisation



Thomas Moore lorsqu’il fut admis à la Regina Industrial School. 
Rapport annuel du ministère des Affaires indiennes, 1897. 
Bibliothèque et Archives Canada, C-022474.

« Fréquenter le pensionnat », Guide de l’enseignant : Le régime des 
pensionnats au Canada, 2012. 

MACINTOSH, Tessa. Piita Irniq jouant du tambour, Paul Andrew, Muriel 
Betsina.

KEEFER, Charles A. Danse en l’honneur du traité. Bibliothèque et Archives 
Canada, PA-073735. 

GRANT, William Harold. Enfants inuits assis sur un komatik ou traineau  
à chiens. Bibliothèque et Archives Canada, PA-170151.

WILKINSON, Douglas. Père Trinell en compagnie d’enfants inuits devant 
la mission catholique de Cape Dorset, dans les TNO, en octobre 1951. 
Bibliothèque et Archives Canada, PA-146509

Photographie de Monsignor Martin Lajeunesse, oblat de Marie Immaculée 
(o.m.i.), en compagnie d’Honoré, un jeune Inuit, fils de Sammetak et le premier 
à être baptisé par le père Honoré Pigeon, aout 1937. Archives de la Société 
historique de Saint-Boniface, Diocese of Keewatin-The Pas fonds, N1808.

PETERSON, Len. Élèves d’Iqaluit, Frobisher Bay [Iqaluit], 1958. Archives de la 
Compagnie de la Baie d’Hudson, archives du Manitoba,  
HBCA 1987/363-E-210/68.

Enfants autochtones en classe au pensionnat catholique de Fort George, au 
Québec, 1939. Archives Deschâtelets.

CANADA. Ministère des Affaires autochtones et Développement du Nord 
Canada. Bibliothèque et Archives Canada, e004665313.

SOEUR LILIANE (photographe). Enfant autochtone se faisant couper les 
cheveux, 1960. Bibliothèque et Archives Canada, PA-195124.

Religieuses sur le terrain de l’école de jour Pukatawagan en compagnie 
d’un groupe de garçons portant des coiffes en papier de style « Indiens des 
plaines », vers 1960. Bibliothèque et Archives Canada, PA-195120.

Piita Irniq (connu alors sous le nom de Peter Ernerk) avec des camarades 
de classe à l’école de jour Sir Joseph Bernier Federal Day School en 1958. 
Photographie gracieuseté de Piita Irniq.

FINNIE, Richard. Bébé dogrib et sa soeur à Fort Rae, 1939. Archives de la 
Compagnie de la Baie d’Hudson, archives du Manitoba, HBCA 1987/363-I-
43/23

ANDERTON, T. G. N. (photographe et illustrateur). Enfants et femmes Blood 
assistant à une danse du soleil à Medecine Hat, en Alberta, 1888. Archives 
Glenbow Museum, NA-1388-3

Élèves autochtones et membres du personnel rassemblés à l’extérieur du 
pensionnat Kamloops Indian Residential School, à Kamloops, en Colombie-
Britannique, 1934. Archives Deschâtelets.

Vue du fort Qu’Appelle Indian Industrial School montrant des tipis à l’extérieur 
de la clôture de l’école, à Lebret, en Saskatchewan, 1895. Bibliothèque et 
Archives Canada, PA-182246.

MORAN, J.F. Enfants indiens tenant des lettres épelant « Goodbye » devant le 
pensionnat Fort Simpson/Bibliothèque et Archives Canada, PA-102575.

THOMAS, Jeff. Marius Tungilik.

WHITE, Gavin. Toogoolagar et son épouse debout devant un avion, 1950. 
Bibliothèque et Archives Canada, Gavin White fonds, e004665229.

FINNIE, Richard. Enfants brossant leurs dents dans un pensionnat d’Aklavik, 
octobre 1939. Archives de la Compagnie de la Baie d’Hudson, archives du 
Manitoba, HBCA 1987/363-E-110/31.

Où sont passés les enfants? Un groupe de religieuses en compagnie d’élèves 
autochtones, vers 1890. Bibliothèque et Archives Canada, PA-123707.

Scène du pensionnat Spanish Residential School. Shingwauk Archives.

Portrait d’élèves autochtones à la St. Paul’s Indian Industrial School à 
Middlechurch, au Manitoba. Bibliothèque et Archives Canada, PA-182251.

Garçons autochtones faisant leur prière du soir au dortoir, date inconnue. 
Archives du Yukon, Église anglicane, Diocese of Yukon fonds, 86/61, no 678.

Période d’études au pensionnat catholique romain Indian Residential School, à 
Fort Resolution, dans les TNO. Bibliothèque et Archives Canada, PA-042133.

GLUNZ, Bud. « Tu ne mentiras point. » Élèves cris à l’école de la mission 
anglicane Lac La Ronge, à Lac La Ronge, Saskatchewan, 1945. Office national 
du film du Canada., PA-134110

Soeurs Thibert et McQuillan, à Aklavik, en 1930, missionnaires oblats du 
diocèse catholique romain de Mackenzie-Fort Smith, photo no 571.

Élèves autochtones devant un sanctuaire, vers 1960. Bibliothèque et Archives 
Canada, PA-213333.

Enfants autochtones près d’un jardin à l’école de la mission anglicane Lac La 
Ronge à Lac La Ronge, Saskatchewan, aout 1909. Bibliothèque et Archives 
Canada, PA-045174.

Famille métisse à Fort Chipewyan, en Alberta, en 1899. Photographe inconnu. 
Archives Glenbow, NA-949-118.

LOWE, Don. Gracieuseté de la Fondation autochtone de l’espoir. 

Petite fille au dortoir des filles du pensionnat Anglican Indian Missionary 
School au Lac la Ronge, en Saskatchewan. Office national du film du Canada, 
département de la photographie (documents graphiques), R1196-14-7-E.

Buanderie de l’Indian Industrial School, Brandon, Manitoba. Office national du 
film du Canada/Bibliothèque et Archives Canada, PA-048572.

« Se tourner vers Jésus », cours de calligraphie à l’Indian Industrial School de 
Red Deer, en Alberta, vers 1914 ou 1919. Église unie du Canada, archives, 
93.049P/850N.

[Écolières pensionnaires] Le distributeur [S.S.] au quai. Fleming, Archives des 
TNO, N-1979-050 : 0093.

SOEUR LILIANE (photographe). Filles autochtones dans un cours de couture, 
1960. Bibliothèque et Archives Canada, PA-195125.

Soeurs Mary Lou et Bessie Fox de Wikwemikong. Archives Shingwauk.

Mollie était une petite fille métisse étudiant au pensionnat de Carcross. Elle 
tomba malade lors de l’éclosion de choléra à l’école en 1907 et mourut. Elle 
fut enterrée près de l’évêque Bompas. Archives du Yukon, Église anglicane, 
Diocese of Yukon fonds, 86/61, no 591.

Activité 7 - Générique des fichiers  
contenus sur le DVD



Activité n° 7
Instruments de « civilisation »

Vous êtes ici

Temps restant : 16 heures 30 minutes



98

Activité n° 7 :
Instruments de « civilisation »

Résultat d’apprentissage
Les élèves étudieront et analyseront les méthodes utilisées 
dans les pensionnats pour coloniser les élèves autochtones. 
Les élèves feront appel à leur esprit critique et historique pour 
approfondir les images et les messages véhiculés. 

Temps alloué
60 minutes

Préparation de l’enseignant 
•	 Préparez le fichier vidéo Fréquenter le pensionnat (11 

minutes 21 secondes).

•	 Photocopiez en nombre suffisant les feuilles de travail de 
l’élève Fréquenter le pensionnat.

•	 Une transcription du texte du fichier audio est disponible 
sur le DVD, à utiliser au besoin. 

•	 Lisez le guide de discussion Les instruments de 
« civilisation ».

•	 Lisez le guide de discussion Le pouvoir des images.

Information contextuelle pour l’enseignant
Au cours des cinquième et sixième activités, les élèves ont 
étudié l’histoire de la colonisation et les politiques colonialistes 
qui ont mené à l’établissement du régime des pensionnats. Au 
cours de la présente activité, les élèves découvriront certains 
des moyens ou techniques utilisés dans les pensionnats pour 
assimiler ou « civiliser » des enfants autochtones. Les élèves 
examineront deux photos du même enfant — cet exercice 
vise à aider les élèves à faire appel à leur esprit critique dans 
l’interprétation de matériel visuel comme les photographies. La 
comparaison de ces photos sert à faire comprendre aux élèves 
que dans les pensionnats, les enfants avaient bien peu de 
contrôle sur leur vie et ne pouvaient que très rarement prendre 
de décisions ou faire des choix. Pourtant, en ce lieu et à 
l’époque où cette photo fut utilisée, elle transmettait, au public 
cible, une image du « succès » atteint dans les pensionnats. 
Dans vos échanges avec vos élèves, prenez garde de ne pas 
prendre pour acquis qu’une personne vêtue d’un habit cravate 
n’est plus « Autochtone ». Aidez vos élèves à comprendre que 
les photos offrent une image extérieure (représentation) qui ne 
transmet pas toujours les sentiments de la personne qui y est 
représentée. Le terme « civilisation » est utilisé comme titre de 
cette activité parce que c’était le mot généralement utilisé à 
l’époque. Nous pouvons aujourd’hui qualifier « d’assimilation » 
ces moyens et techniques.

Un des buts de l’éducation des élèves autochtones était 
de les « civiliser ». À l’époque, les colonisateurs croyaient 
que leur mode de vie était meilleur et qu’ils avaient pour 
tâche « d’aider » les élèves à s’intégrer à la « civilisation » 
occidentale. Les méthodes pour ce faire incluaient :

•	 retirer les vêtements traditionnels et les effets personnels 
qui disparaissaient à jamais; 

•	 exiger des élèves qu’ils portent un uniforme; 

•	 raser ou couper très court les cheveux des garçons  
et des filles; 

•	 attribuer de nouveaux noms chrétiens ou des numéros; 

•	 séparer les frères et sœurs; 

•	 interdire l’usage des langues autochtones, même si les 
enfants ne parlaient ni l’anglais ni le français.

Que représente un nom? 
L’expression « peuples autochtones » a d’abord été 
utilisée dans la Loi constitutionnelle de 1982 pour 
désigner les groupes ethniques des Premières Nations, 
les Inuit et les Métis. À travers l’histoire, d’autres 
termes ont été utilisés pour désigner les peuples 
autochtones, notamment Indiens (avec ou sans statut 
en vertu d’un traité), Esquimaux, Indigènes, Sangs 
mêlés et Premiers Peuples. Tous ces termes servaient 
à décrire un ou des groupes de personnes dans la 
langue française. Cependant, chaque groupe possédait 
son propre nom et sa propre façon de se définir. Dans 
ce module, lorsque des documents historiques servent 
de référence ou sont utilisés, la terminologie de 
l’époque a été conservée. 



99

À mesure de leur éducation, certains élèves semblaient 
s’adapter aux nouvelles normes culturelles imposées par le 
régime des pensionnats. Dans l’une des photographies de 
Thomas More, l’héritage autochtone de l’enfant n’est plus 
apparent, ce qui était considéré à l’époque comme une preuve 
de la réussite du système. 

Vers la fin du 19e siècle et au début du 20e, ces photographies 
« avant » et « après » étaient souvent utilisées pour démontrer 
l’effet civilisateur des pensionnats.  

Étapes
1.	 Discutez des instruments de civilisation en utilisant le 

matériel contenu dans l’information contextuelle pour 
l’enseignant de la présente activité. Si le temps le permet, 
revoyez avec vos élèves Les instruments de civilisation afin 
de leur fournir davantage d’informations sur les méthodes 
mises de l’avant par le gouvernement pour éradiquer les 
cultures autochtones du Canada. Faites appel à la vidéo 
comme référence.

2.	 Utilisez le glossaire à la fin du présent guide pour leur faire 
découvrir les différents vocables ayant servi à désigner les 
Autochtones au fil du temps. Demandez-leur de considérer 
les questions : « Que représente un nom? Et qui a le droit 
de choisir comment un individu ou un groupe est appelé? » 
Demandez-leur de réfléchir au lien entre la terminologie 
et l’assimilation. La chose importante à se rappeler est que 
chacun a le droit de choisir comment il veut être appelé. 

3.	 Distribuez à chacun une copie des feuilles de travail 
Fréquenter le pensionnat. Évaluez si vos élèves savent ou 
non analyser du matériel visuel comme des photographies 
historiques et discutez de la manière dont ils pourront 
interpréter ce qu’ils verront. Puisez dans l’information 
fournie dans la section L’interprétation de photographies.

L’interprétation de photographies 
Lorsque vous discutez des photographies avec les 
élèves, plus particulièrement celles représentant 
des personnes, il est important de chercher 
sous la surface et de tenter de reconnaitre les 
exigences et les intentions imposées au sujet par le 
photographe. Il est rare que le photographe soit un 
observateur complètement neutre. Les demandes 
du client, la raison pour laquelle la photo est prise 
et l’intérêt artistique du photographe contribuent 
tous à créer une « narration » ou une histoire qui 
peut, ou non, refléter la réalité de la vie du sujet. 
Les exemples de photographes se trouvant au bon 
endroit, au bon moment et capturant ce « moment 
décisif » sont rares. Dans la majorité des cas, 
l’image est planifiée et mise en scène pour créer un 
effet précis.

Les photographies d’archives existantes ne rendent 
pas compte de l’entièreté de l’expérience des 
pensionnats. Elles ne servent souvent qu’à glorifier 
les « succès » remportés par les administrateurs et 
les officiels. Pour des raisons évidentes, personne 
n’a relaté à l’époque les cas de famine et de sévices. 
Par conséquent, nous n’avons que des comptes 
rendus de la politique d’assimilation en action.

Image extraite d’une vignette vidéo sur la coupe de cheveux au 
pensionnat. Photographe : Don Lowe, 2011.



100

4.	 Demandez aux élèves de se pencher sur les questions 1 à 
3 des feuilles de travail Fréquenter le pensionnat. Revoyez 
leurs réponses. Attirez leur attention sur certains traits 
particuliers des photographies s’ils ne les ont pas détectés. 
Reportez-vous au guide de discussion Le pouvoir des images 
pour trouver d’autres réponses. 

5.	 Faites voir aux élèves le clip vidéo Fréquenter le pensionnat. 
Demandez-leur de répondre aux questions 4 à 6 des feuilles 
de travail Fréquenter le pensionnat. 

Note : Les images viennent de partout au Canada et n’ont 
pas de lien avec la vie des présentateurs.

6.	 Une transcription des textes de la vidéo est fournie sur le 
DVD. Ayez une discussion avec l’ensemble de la classe à 
propos des mots colonisation et assimilation. Ces mots ont 
également fait l’objet d’une discussion dans les activités 5 
et 6, mais leur compréhension devrait s’approfondir avec 
chaque nouvelle activité. Attendez-vous à ce que vos élèves 
soient en mesure de fournir une définition détaillée de 
leur signification dans leurs propres mots. Quelle preuve y 
a-t-il dans les histoires racontées qu’il existait une volonté 
d’assimiler les enfants? 

Échangez en groupe leurs réponses écrites sur les feuilles de 
travail Fréquenter le pensionnat. 

Enfants indiens tenant des lettres épelant « Goodbye » devant le pensionnat Fort Simpson. Fort Simpson, TNO, 1922.  
Photographe : J.F. Moran, Bibliothèque et Archives Canada, PA-102575

Une fois leur travail complété, il 
faudrait accorder à vos élèves un 
temps de détente pour leur permettre 
de lire en silence ou de travailler sur 
leur projet artistique. 



Nom de l’élève :  ______________________________________		

Des photographies « avant » et « après » étaient utilisées pour « vendre » le régime de pensionnats aux politiciens et 
au grand public. Les photographies étaient mises en scène pour démontrer les bienfaits « civilisateurs » des pensionnats 
sur les enfants. Imaginez ce que ces élèves ont dû abandonner pour devenir « civilisés ».

1.	Quels mots utiliseriez-vous pour décrire l’enfant dans la photo « avant », puis celui dans la photo « après »?

Avant Après

Fréquenter le pensionnat

Photographie de gauche : avant
Thomas Moore lorsqu’il fut admis à 
la Regina Industrial School. Rapport 
annuel du ministère des Affaires 
indiennes, 1897. Bibliothèque et 
Archives Canada, C-022474.

Photographie de droite : après
Thomas Moore, après son séjour à 
la Regina Industrial School. Rapport 
annuel du ministère des Affaires 
indiennes, 1897. Bibliothèque et 
Archives Canada, C-022474.





2.	Est-ce le même enfant ou deux enfants différents?

3.	Après avoir regardé les deux photographies, dressez la liste de cinq éléments qui ont été enlevés à Thomas dans le 
but de l’assimiler à la culture des Blancs?

4.	Pensez à la vidéo Fréquenter le pensionnat. Quelle partie de cette histoire ressemble à celle de Thomas Moore?

5. Répondez à chacune des questions suivantes dans l’espace prévu à cet effet : 

Que veut dire Piita Irniq quand il déclare : Nous avons 
quitté Naujaat le matin en Inuit et en après-midi, nous 
étions devenus Qallunaat.

Que veut dire Paul lorsqu’il déclare : Le wigwam était 
trop puissant? 

Que veut dire Marius lorsqu’il déclare : Nous étions 
complètement à leur merci?

Comment Muriel se sent-elle lorsque la sœur lui dit :  
Tu es Indienne, tu n’es bonne à rien? 

6.	Selon vous, quels effets ces processus d’assimilation ont-ils eus sur les cultures autochtones, au fil du temps? 





105

Durant plus de 300 ans, les colons européens et les habitants 
indigènes de ce qui est aujourd’hui appelé le Canada se 
considéraient comme des nations distinctes. En temps 
de guerre, ils formèrent des alliances et chacun tirait des 
avantages économiques de cette coopération. Vers le milieu 
du 19e siècle, par contre, l’appétit des Européens pour les 
terres s’était grandement accru et la base économique des 
colonies passa de la traite des fourrures à l’agriculture. Les 
alliances de l’ancienne époque coloniale furent remplacées 
par une compétition directe de plus en plus intense pour les 
terres et les ressources. Pour les colons et le gouvernement, les 
Autochtones devenaient peu à peu un « problème ».

Avec l’adoption de la Loi sur les Indiens en 1876, le 
gouvernement du Canada s’arrogea le droit exclusif de 
légiférer au sujet des Indiens et de leurs terres. La Loi définissait 
qui était un Indien et établissait les droits qui y étaient 
associés. La Loi fut le mécanisme par lequel le gouvernement 
prit le contrôle de la vie quotidienne des Autochtones et 
tenta de détruire leurs cultures et leur identité. Une série de 
modifications subséquentes ajouta plus de restrictions :

1881 : Les agents des Indiens sont investis du pouvoir d’agir 
comme juges de paix sur les réserves dont ils sont 
responsables.

1885 : Les cérémonies traditionnelles, comme la danse du 
tambour et le chamanisme, sont interdites.

1905 : Les Indiens vivant dans des réserves situées près des 
villes de plus de 8 000 habitants blancs peuvent être 
déplacés.

1911 : Les terres des réserves peuvent être expropriées pour le 
passage de routes, de chemins de fer ou pour d’autres 
travaux publics.

1914 : Les Indiens doivent obtenir une « permission » officielle 
pour revêtir publiquement un costume traditionnel lors 
d’un spectacle, une danse, une exposition ou un défilé.

1920 : Le leadership héréditaire des bandes est prohibé.

1927 : Il est maintenant illégal de solliciter des fonds destinés 
à des réclamations juridiques de la part des Indiens sans 
autorisation préalable. 

1936 : Les agents des Indiens sont investis du pouvoir de 
mener les réunions des conseils de bande.

1939 : La Cour suprême du Canada déclare que les Inuit seront 
dorénavant considérés comme des Indiens et assujettis 
à la Loi sur les Indiens.

Instruments de « civilisation »

L’Institut mohawk, Brantford, Ontario
Archives du Synode général, Église anglicane du Canada



106

Le but de ces interdictions paralysantes et de ce contrôle 
paternaliste, fonctionnant de concert avec le régime des 
pensionnats, était de générer la honte chez les Autochtones, 
de détruire leur culture et de limiter leur capacité à mener 
une vie un tant soit peu autonome. Les impacts sur l’identité 
des peuples autochtones furent catastrophiques. Les élèves 
se faisaient dire que leur culture était répugnante, leurs ainés, 
des sauvages et leurs parents, non éduqués. Les adultes 
étaient traités comme des enfants, incapables de voir à leurs 
propres affaires et de prendre leurs propres décisions. Certains 
membres des communautés des Premières Nations, inuites 
et métisses se sont retrouvés avec leur identité culturelle 
découpée en lambeaux. Et, de plus, ils n’étaient pas les 
bienvenus dans la société des Blancs. La violence, l’aliénation 
et la misère ressenties par certains peuples autochtones de nos 
jours trouvent souvent racine dans la Loi sur les Indiens et le 
régime des pensionnats. 

Susie Evyagotailak de Kugluktuk explique l’origine de son médaillon « W » à deux 
de ses filles. Pour certains, ces médaillons étaient dérangeants et représentaient 
une perte d’identité. Suzie ne se sentit pas affectée par cela. Elle dit que ce n’était 
qu’un disque avec un numéro. Photographe : Tessa Macintosh

Photographie d’un médaillon d’identité  
par Tessa Macintosh

Le saviez-vous?
Au cours des années 1940, le 
gouvernement fédéral décida 
qu’afin de faciliter la tenue 
des registres, il mettrait en 
place un système de disques 
numérotés afin d’identifier les 
Inuit qui, à cette époque, ne faisaient pas 
usage de noms de famille ni de patronymes. 
Les disques étaient petits, ronds, faits de 
cuir et destinés à être portés autour du cou 
au moyen d’une cordelette. Chaque disque 
portait un numéro estampiller sur le devant. 
Les numéros accompagnés d’un « E » 
identifiaient les gens vivant à l’est de Gjoa 
Haven et ceux avec un « W », les gens vivant 
à l’ouest de Gjoa Haven. Ce numéro était 
essentiel pour obtenir des services de la part 
du gouvernement.

Le gouvernement des TNO décida de 
remplacer le système à numéros par des 
noms de famille et embaucha Abe Okpik 
pour diriger le projet « nom de famille ». 
Abe Okpik fit le tour des TNO (y compris 
le Nunavut actuel) et du Nord du Québec 
(Nunavik) entre 1968 et 1971 afin d’aider 
les gens à choisir un nom de famille et les 
enregistrer auprès du gouvernement. Le 
projet « nom de famille » engendra diverses 
conséquences. Il eut un impact important 
sur le système de parenté inuit. Plusieurs 
Inuit adoptèrent leur nom inuit comme  
nom de famille.



107

Les photographies « avant » et « après » de Thomas Moore, 
sur les feuilles de travail de l’élève Fréquenter le pensionnat, 
illustrent à quel point les images photos ne représentent 
pas toujours la réalité. Thomas Moore a fréquenté l’école 
Regina Indian Industrial School à la fin des années 1890. La 
photo de gauche montre Thomas Moore lors de son entrée 
au pensionnat, puis la photo de droite le montre quelques 
mois ou quelques années plus tard. Ces photos avaient été 
commandées par le ministère des Affaires indiennes pour être 
utilisées dans le rapport annuel de 1897.  

Dans la photo « avant », située à gauche, le photographe a 
ajouté des articles servant à renforcer l’apparence « sauvage » 
ou possiblement même dangereuse de Thomas. Il est vêtu de 
ses vêtements traditionnels, a les cheveux longs, s’appuie sur 
une peau d’animal et tient un petit pistolet à la main.

Dans la photo « après », située à droite, nous voyons ce qui, à 
l’époque, représentait l’Indien assimilé idéal : ses cheveux sont 
courts, il porte un uniforme occidental convenable et il pose 
près de symboles de la civilisation — une plante en pot, un 
chapeau et une balustrade en pierre.

Ces images sont manifestement représentatives de l’éthique 
du temps, alors que la destruction de la culture autochtone 
était considérée à la fois comme juste et justifiée. Ce que ces 
images ne révèlent pas, c’est l’essentiel de la vérité au sujet de 
Thomas. Étaient-ce véritablement ses vêtements traditionnels 
ou un costume préparé par l’école qui lui avait été fourni pour 
les besoins de la photo? Aurait-il vraiment porté un pistolet 
s’il avait été dans sa communauté? Était-il véritablement le 
jeune homme élégant, apparemment sûr de lui, que nous 
montre l’image « après » ou était-il aliéné et incertain, ne 
cadrant ni dans le monde de ses parents, ni dans celui de ses 
enseignants?

Son nom véritable était Thomas Moore Kusick. Sa mère 
s’appelait Hanna Moore Kusick et son père, Paul Desjarlais. 
Selon les registres de la Regina Indian Industrial School, 

où Thomas étudiait, il était protestant et avait auparavant 
fréquenté le pensionnat de Lakes End (Muscowpetung, plus 
tard connu sous le nom de « Lakesend »), en Saskatchewan. 
Au moment de son arrivée, son niveau d’éducation consistait  
à connaitre l’alphabet. Il était âgé de huit ans, mesurait  
3 pieds et 11 pouces, et pesait 54,5 livres. Il était de la tribu 
des Saulteaux, de la bande Muscowpetung.

Guide de discussion  
« Le pouvoir des images » 

Thomas Moore, après son séjour à la Regina Industrial 
School. Rapport annuel du ministère des Affaires indiennes 
de 1897. Bibliothèque et Archives Canada, C-022474.



GLUNZ, Bud. « Tu ne mentiras point. » Élèves cris à l’école de la 
mission anglicane Lac La Ronge, à Lac La Ronge, Saskatchewan, 
1945. Office national du film du Canada. Photothèque PA-134110



Activité n° 8
Histoires de survivants

Vous êtes ici

Temps restant : 15 heures 30 minutes



110

Activité n° 8 : 
Histoires de survivants

Résultat d’apprentissage
Les élèves écouteront respectueusement les histoires racontées 
par différentes personnes ayant fréquenté les pensionnats. 
Ils évalueront leurs hypothèses et opinions personnelles. Ils 
comprendront mieux les évènements qui ont pris place dans 
les pensionnats ainsi que les différentes perspectives que 
ces individus ont pu avoir sur leurs expériences. Les élèves 
auront également l’occasion de réagir de façon créative à leur 
apprentissage au moyen de diverses techniques.

Temps alloué
120 minutes 

Préparation de l’enseignant 
•	 Photocopiez en nombre suffisant les feuilles de travail  

de l’élève Histoires de survivants.

•	 Photocopiez les transcriptions écrites des histoires et 
assurez-vous que chaque élève en ait une copie (il y en a 
neuf en tout). 

•	 Visionnez les vidéos suivantes pour vous assurer qu’elles 
conviennent à votre classe. Préparez-vous à présenter les 
vidéos les mieux adaptées à votre classe. 

-	 Nos histoires... notre force (7 minutes)

-	 Nous étions si loin... (26 minutes)

-	 Northern Hearings (Audiences Nordiques) (11 minutes 
30 secondes)

-	 Entrevue avec Romeo Saganash (8 minutes et 17 
secondes)

•	 Écoutez les fiches audios à l’avance pour vous assurer 
qu’elles conviennent à votre classe. Choisissez celles qui 
sont les mieux adaptées à votre classe.

-	 Stephen Kakfwi (27 minutes)

-	 Rosemarie Meyok (15 minutes 30 secondes)

•	 Préparez-vous pour la projection d’Images : expression 
artistique des histoires (si cela n’a pas été fait lors de la 
quatrième activité).

•	 Choisissez l’une des deux approches suivantes :

-	 option 1 : divisez la classe en deux groupes et attribuez 
à chacun une vidéo et un fichier audio. Une fois qu’ils 
auront terminé, ils devront choisir un partenaire de 
l’autre groupe afin de partager ce qu’ils ont appris;

-	 option 2 : choisissez une vidéo et un fichier audio et 
faites jouer les deux devant toute la classe.

•	 (Exercice optionnel) – Invitez un ancien élève de 
pensionnat à venir partager son histoire avec vos élèves 
(voyez la section à la fin de la présente activité pour plus 
de détails). 

Note : Vous ne disposez pas de suffisamment de temps 
pour visionner toutes les vidéos et écouter les deux 
fichiers audios. Choisissez ce qui fonctionnera pour 
votre classe et soyez conscient du temps imparti. Il 
est important de compléter toutes les activités.

Enfants autochtones en classe au pensionnat catholique de Fort George,  
au Québec, 1939. Archives Deschâtelets.



111

Information contextuelle pour l’enseignant 
Cette activité s’intitule Histoires de survivants. Les personnes 
qui ont fréquenté les pensionnats sont souvent appelées des 
« survivants » ou ont choisi de s’appeler ainsi. Lorsque les 
survivants racontent leur histoire dans un contexte particulier 
(comme en cour, lors d’un évènement de réconciliation ou 
d’un cercle de guérison), leur histoire est souvent appelée 
« témoignage ». La raison d’être des témoignages est 
habituellement de documenter un récit, ou de le rendre 
publique de manière plus officielle (contrairement à le raconter 
seulement à un ami ou à un membre de la famille). Les 
témoignages font souvent référence, mais pas toujours, à des 
expériences et des conséquences négatives et, parfois, sont 
racontés en présence des personnes responsables des torts 
causés. Le fait de témoigner peut aider une personne à guérir, 
et peut aussi aider les gens à comprendre que les pensionnats 
ont affecté les survivants d’une multitude de façons, qu’on ne 
peut pas présupposer que les expériences étaient les mêmes 
partout. D’autre part, il peut être difficile de témoigner si 
la personne qui partage son histoire doit se rappeler des 
souvenirs douloureux, ressent de la pression ou ne se sent pas 
en sécurité. Tous les individus ayant fréquenté les pensionnats 
ne se sentent pas à l’aise avec le terme « survivants », pas plus 
qu’ils ne s’y identifient. De plus, il arrive que les personnes 
partageant leur expérience ne fassent que raconter une 
anecdote ou un souvenir et ne présentent pas un témoignage. 
À la fin de l’activité, discutez de ces termes et demandez à vos 
élèves ce qu’ils en pensent.

Les histoires personnelles sont présentées sous différentes 
formes, y compris des fichiers audios, des vidéos, des 
transcriptions écrites et des œuvres artistiques. Décidez de la 
quantité à présenter en fonction du temps qu’il vous reste pour 
achever l’activité.

Note :  Certains parents, familles ou membres de la 
communauté pourraient se sentir offusqués par la 
possibilité de blâmer l’Église pour les sévices et pour 
la perte de la langue et de la culture autochtones. 
Ceci pourrait nuire à la dynamique familiale. 
Tenez-vous au courant de ce qui se passe dans 
votre collectivité et, au besoin, demandez l’aide des 
leaders scolaires ou communautaires.

Sœurs et enfants déchargeant les barges. Missionnaires oblats du diocèse 
catholique romain de Mackenzie-Fort Smith. Photo no 476.

L’information présentée dans le cadre de cette 
activité peut susciter beaucoup d’émotions et 
s’avérer difficile pour vous et vos élèves.  
Assurez-vous d’avoir vu et lu tout le matériel 
avant de le présenter à vos élèves. 

Prenez du temps avec vos élèves pour des 
périodes « de suivi » et de « retour » concernant 
ce qu’ils ont entendu. Comment se sentent-
ils? Souhaitent-ils exprimer quoi que ce soit 
ou discuter davantage? C’est peut-être un des 
moments où vous aurez besoin d’obtenir de l’aide 
extérieure pour vous-même ou vos élèves. Les 
élèves comprendront mieux de quelle manière 
les personnes (dont certaines qu’ils connaissent 
peut-être ou avec qui ils sont apparentés) ont 
été affectées par la fréquentation du pensionnat, 
et ils seront amenés à prendre conscience de 
l’impact que cela a eu sur les familles qui étaient 
laissées derrière.



112

Étapes
Demandez aux élèves de raconter quelque chose au 
sujet de ce qui se passe dans le livre qu’ils ont choisi. 
Qu’apprennent-ils au sujet des personnes qui ont 
fréquenté les pensionnats et sur leurs expériences? 
Est-ce que leur livre parle de l’impact sur la famille ayant 
été laissée derrière? Si certains élèves ont terminé leur 
lecture, ils peuvent se choisir un autre livre.

1.	 Discutez avec les élèves de la complexité du mot 
« survivant » et informez-les que, durant cette activité, ils 
entendront des histoires personnelles d’individus pour qui 
le fait de partager ces récits a pu s’avérer une expérience 
très difficile. 

2.	 Présentez la vidéo Nos histoires... notre force au complet. 
Elle est incluse sur le DVD. Faites savoir à vos élèves que 
ce qu’ils sont sur le point d’entendre pourrait susciter 
de fortes émotions. Les élèves verront un contenu 
difficile. Durant et après le visionnement, déterminez 
s’il est approprié de tenir une discussion à propos des 
témoignages ou si un temps de repos et de réflexion serait 
plus adéquat.

3.	 Arrêtez la vidéo après le premier témoignage (Richard Hall) 
et évaluez si une discussion est appropriée à ce moment-ci. 

a) Si oui, demandez de qui Richard parlait lorsqu’il a 
mentionné qu’il devait retourner pour chercher le 
garçon?

b) Relancez le DVD et visionnez le second témoignage 
(Verna Grozier). Évaluez si une discussion est appropriée 
à ce moment-ci.

c) Demandez aux élèves de répondre aux questions 
suivantes, soit verbalement ou dans un journal : 

•	 Si Verna était dans la pièce avec nous en ce moment, 
que lui diriez-vous?

•	 Si vous aviez connu Verna enfant, que lui auriez-vous 
dit? 

•	 Comment notre société serait-elle différente 
aujourd’hui si ce que vous aviez dit à Verna était ce 
qu’elle avait vécu?

4.	 Distribuez à chacun une copie des feuilles de travail de 
l’élève Histoires de survivants et lisez le document avec 
eux pour vous assurer qu’ils comprennent bien ce qui est 
attendu.

5.	 Distribuez une des neuf transcriptions des Histoires de 
survivants à chaque élève. Tentez de faire en sorte que 
toutes les transcriptions soient lues. Accordez-leur du 
temps pour lire leur transcription et pour compléter les 
feuilles de travail.

6.	 Accordez du temps à vos élèves pour qu’ils trouvent 
quelqu’un qui a lu une transcription différente de la leur, 
afin de partager ce qu’ils ont appris. Répétez l’exercice 
jusqu’à ce qu’ils aient inscrit l’information des neuf 
histoires sur leurs feuilles de travail ou, à tout le moins, 
autant que le temps le permette.

7.	 Demandez aux élèves pourquoi deux de ces récits ne 
sont pas qualifiées d’histoires de survivant, mais plutôt de 
transcriptions d’un ancien élève. (La transcription d’Edna 
Elias est intitulée : Transcription d’une ancienne élève des 
pensionnats, car elle ne se considère pas une survivante).

8.	 Ensuite, présentez soit Nous étions si loin... ou 
Northern Hearings, ainsi que l’Entrevue avec Romeo 
Saganash. Demandez aux élèves de compléter la section 
correspondante des feuilles de travail Histoires de 
survivants.

9.	 Présentez Images : expression artistique des histoires qui se 
trouve sur le DVD. Demandez aux élèves de réfléchir à un 
projet artistique sur lequel ils aimeraient travailler. Si vous 
l’avez déjà fait à l’activité 4, passez à la prochaine étape. 

10. Accordez à vos élèves du temps et de 
l’espace pour travailler à leur projet 
artistique tout en écoutant les  
fichiers audios :

•	 Stephen Kakfwi (27minutes)

•	 Rosemarie Meyok (15 minutes 30 secondes)



113

T-shirt distribué lors des évènements nationaux de la 
Commission de vérité et réconciliation.  
Photographe : Tessa Macintosh

11.	Une fois l’écoute des fichiers audios terminée, accordez du 
temps à vos élèves pour compléter le reste des questions 
sur les feuilles de travail Histoires de survivants.

12.	Prenez le pouls de ce que la classe a retenu en invitant les 
élèves à partager ce qui les a le plus impressionnés dans ce 
qu’ils ont entendu.

13.	Si vous avez choisi de ne pas faire de projet artistique, les 
élèves auront peut-être besoin d’un peu de temps pour 
écrire dans leur journal ou accomplir une autre activité leur 
permettant de produire une réponse réflexive au moyen de 
laquelle ils pourront assimiler ces histoires.. 

Choix d’activités complémentaires
1. Participez au Projet du cœur (Project of Heart) 

Si vous n’avez pas accordé de temps à vos élèves pour 
réaliser un projet artistique individuel, faites en sorte que 
la classe participe au Projet du cœur, une initiative de 
collaboration pratique pour saluer la mémoire des milliers 
d’enfants qui sont décédés à cause des pensionnats. Au 
moyen de l’art, de la recherche et de l’action, le Projet 
du cœur met les élèves en contact avec la réalité des 
pensionnats et favorise la compréhension et la réconciliation 
profonde. Visitez le site du projet à l’adresse  
www.projectofheart.ca

Le musée de Red Deer a réalisé ce monument 
percutant à la mémoire des enfants décédés 
durant leur séjour au pensionnat Red Deer 
Industrial School. Il combine les carreaux du 
Project of Heart (Projet du cœur) avec la stèle 
funéraire d’un enfant qui fut enterré dans le 
champ d’un cultivateur voisin, situé non loin 
du site de l’ancienne école.  
Photographe : Danielle Powder



114

2. Invitez un ancien élève à s’adresser à la classe
Offrir aux élèves l’occasion d’interagir avec d’anciens élèves 
des pensionnats et d’entendre les histoires directement de 
leur bouche crée un potentiel de compréhension qui ne 
peut être atteint au moyen d’enregistrements. Demandez 
à votre direction d’école et, si c’est pertinent, au personnel 
de soutien dans la communauté de vous aider dans vos 
démarches, y compris en vous suggérant les noms de 
personnes susceptibles de s’adresser à votre classe. S’il vous 
plait, planifiez d’avance en réfléchissant à l’endroit où tenir 
cette présentation ou discussion. Le lieu est-il accessible? 
Aurez-vous besoin de faire des arrangements de voyage ou 
en matière de mobilité? Cet ancien élève a-t-il des problèmes 
de santé que vous devriez connaitre? Faites savoir au 
présentateur qu’il peut amener quelqu’un avec lui pour  
le soutenir.

Discutez à l’avance avec l’ancien élève pour connaitre 
quelles expériences il ou elle est prêt(e) à partager. Assurez-
vous que c’est approprié compte tenu de l’âge de vos 
élèves et préparez-les au cas où des sujets difficiles seraient 
abordés. Certains anciens élèves ont subi des sévices 
extrêmes et, bien qu’il soit important pour vos élèves de 
comprendre pleinement l’impact de ces expériences, vous 
devez prendre garde à ce qu’ils ne risquent pas de vivre un 
traumatisme vicariant. Il peut être important de discuter avec 
le présentateur de ce que vous avez abordé en classe et du 
genre de questions que les élèves pourraient lui poser.

Préparez les anciens élèves pour le type de présentation ou 
discussion que vous planifiez organiser. Sa présentation fera-
t-elle partie d’un évènement plus large? Combien d’élèves 
seront présents? Le personnel enseignant, la direction et 
les membres du conseil d’administration y participeront-ils 
également? Des conseillers et des travailleurs de la santé 
seront-ils présents? Les petits groupes sont préférables. Ayez 
à l’esprit que vous demandez aux survivants de partager des 
expériences à la fois difficiles et très personnelles.

Prenez en considération les besoins émotionnels des anciens 
élèves. Il ou elle peut devenir bouleversé(e) ou émotif(ve) 
durant la présentation ou discussion. Prévoyez un endroit 
tranquille où il ou elle pourra prendre une pause et appeler 
la ligne d’urgence nationale pour les survivants (offerte 24 
heures par jour) au numéro 1-866-925-4419 afin d’obtenir 
du soutien émotionnel, au besoin.

Préparez vos élèves. Selon vos élèves et les discussions 
que vous aurez eues auparavant, il pourrait être utile de 
commencer cette activité en leur rappelant l’importance 
d’écouter avec respect. Voici ce que vous pourriez leur dire, 
entre autres :

•	 Il est important pour chacun d’entre nous d’écouter les 
gens qui sont prêts à partager avec nous leur expérience 
des pensionnats. Nous pouvons ainsi leur montrer que 
nous tentons de bien comprendre.

•	 Ceux qui partagent leur histoire veulent que les gens 
sachent ce qui s’est passé dans les pensionnats. En un 
certain sens, ils nous font le cadeau du savoir et nous 
devrions tenter de le recevoir de manière reconnaissante 
et réflexive (même si c’est au moyen d’un enregistrement).  

•	 Cela prend souvent du courage pour partager les histoires 
difficiles et ceux d’entre nous qui écoutons devrions faire 
de notre mieux pour donner toute notre attention, garder 
l’esprit ouvert et tenter d’imaginer ce que  cette personne 
a dû ressentir. Plusieurs ainés disent qu’il faut savoir 
écouter avec trois oreilles : une de chaque côté de notre 
tête et l’autre dans notre cœur. 

•	 Il arrive que les gens se souviennent très nettement 
de certains évènements tandis que d’autres souvenirs 
s’estompent. Écoutez ce qu’une personne décide de 
raconter ou se sent à l’aise de partager, sans vous attendre 
à ce qu’elle se souvienne de tous les détails ou soit 
disposée à les fournir.  

•	 Lors que nous écoutons des histoires comme celles-là, 
nous devons faire attention à la manière dont nous 
posons nos questions ou critiquons la personne ou ce 
qu’elle raconte. Normalement, nous ne voulons pas nous 
demander si cette personne dit la « vérité », mais bien 
écouter cette histoire comme étant le point de vue de la 
personne qui l’a vécue. 

•	 Parfois, nous ne savons pas quoi dire après avoir entendu 
une histoire difficile. C’est tout à fait correct. Vous pourriez 
avoir besoin de temps pour réfléchir avant de parler ou 
c’est peut-être suffisant de simplement écouter sans  
rien dire.

 



Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) : 

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Nom :

Pensionnat fréquenté :

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :





VIDÉO 1

Nom : 

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

VIDÉO 2

Nom : 

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

AUDIO 1

Nom : 

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

AUDIO 2

Nom : 

Résumé de l’expérience (qu’est-ce qui vous a frappé?) :

Transcriptions des fichiers vidéos et audios





Pensionnat MacKay Indian Residential School,  
Dauphin, Manitoba

Que dire de votre premier jour d’école? Vous 
en souvenez-vous?
Le premier jour, je me souviens d’être descendue de 
l’autobus et je me souviens de mon départ d’ici. Je me 
souviens du départ et de la file que nous faisions devant 
le bureau de l’agent des Indiens, parce que nous n’avions 
pas encore le droit de quitter la réserve. Ce n’est qu’en 
1961 que nous avons pu le faire.  Nous n’avions pas le 
droit de quitter la réserve, mais nous étions tous amenés 
de l’autre côté de la rivière et alignés à l’extérieur du 
bureau de l’agent des Indiens. Je me souviens de la petite 
clôture en piquets blancs et de l’environnement stérile 
de la maison de l’agent des Indiens et tout. Je n’oublierai 
jamais cela.

Puis, le voyage jusqu’à Dauphin et mon premier jour à 
cet endroit. En descendant de l’autobus, je pouvais voir à 
quel point tout était institutionnalisé. Ce grand édifice de 
quatre étages et il y avait déjà des gens là-bas, des gens 
qui étaient allés là avant moi. Mais quand notre autobus 
est arrivé, je pense que des gens de Le Pas étaient là. Je 
pense qu’ils ont peut-être essayé de nous faire sentir à 
l’aise. Je ne sais pas. Je n’ai aucun autre souvenir que 
celui de voir combien la bâtisse était grande. 

Puis je me rappelle que je pleurais constamment. Les 
rails du lit, de minuscules lits de camp, étaient minces, 
mais mes mains étaient petites, hé. Je m’y agrippais de 
chaque côté. [La présentatrice est secouée par l’émotion.] 
Je ne voulais pas quitter ce lit. Je ne voulais aller nulle 
part durant environ un mois. Je suis quasiment morte de 
faim. Ils n’arrivaient pas à me tirer du lit pour m’amener 
manger ou faire quoi que ce soit. J’ai détesté cet endroit 
depuis ce jour. Je me suis enfuie du pensionnat. J’ai volé 
l’auto du ministre pour me sauver de là. Je détestais la 
nourriture. Je détestais avoir faim.

C’est ce qu’il y avait de pire, sans compter l’autre aspect 
qui était de ne pas avoir ta famille, n’avoir personne pour 
te prendre dans ses bras et te dire qu’il t’aime. Tu passes 
d’une famille aimante à un environnement stérile.  
[La présentatrice est secouée par l’émotion.]

J’imagine qu’ils ont finalement réussi à me sortir du lit.  
Je ne sais pas comment ils ont fait ça. Je pense que j’étais 
vraiment, vraiment, vraiment malade, car je refusais de 
manger. Je ne voulais pas être là. Je ne voulais pas aller à 
l’école. Je ne voulais rien faire. Je mourais sur ce lit.

Et la nourriture. La nourriture, manger du macaroni tous 
les jours, et ils mettaient peut-être une ou deux tomates 
là-dedans pour nourrir quatre ou cinq-cents enfants. 
Nous avons appris à voler. Nous ne savions pas comment 
voler auparavant, mais le gouvernement nous a enseigné 
à le faire.

Pour avoir de la nourriture?

Pour manger. Ils nous ont appris à mentir. Ils nous 
ont appris à voler et ils nous ont appris à devenir de 
mauvaises personnes. À cause de cela, je dois prier pour 
demander pardon pour ce que j’ai fait quand j’étais 
enfant, et pour rester en vie, j’imagine. Je ne sais pas. 
Pour survivre. Je ne sais pas. Mais je l’ai fait. J’ai volé. J’ai 
volé des gens pour manger, pour mettre de la nourriture 
dans mon estomac. [La présentatrice est secouée par 
l’émotion.]

Ce n’est pas qui je suis. C’est ce qu’ils ont fait de nous.  
À présent, les prisons sont pleines de nos gens, parce que 
le gouvernement nous a appris à faire toutes ces choses.

Histoire d’une survivante — Ingrid Arnault





Éducatrice et spécialiste de la langue respectée, les 
années de service d’Edna Elias envers son territoire en ont 
fait un choix idéal pour devenir Commissaire du Nunavut. 

La communauté d’origine de Mme Elias est Kugluktuk, 
au Nunavut, où elle fut à la fois conseillère et maire.

« Je vous dirais d’emblée que lorsque j’ai témoigné 
devant la CVR à Qurluqtuq, je leur ai dit que je ne me 
suis jamais appelée survivante, parce que je ne crois 
pas avoir survécu à quoi que ce soit, car je ne perçois 
pas mon expérience au pensionnat comme négative ou 
mauvaise. 

Nous n’entendons jamais assez parler des gens qui voient 
cela de cette manière. 

Lorsque j’étais jeune, avant l’âge scolaire, je vivais avec 
mes parents, mais la moitié de l’année, je la passais avec 
mes grands-parents, parce que j’étais très attachée à 
eux. J’étais avec mes grands-parents à Byron Bay et un 
avion est arrivé. J’étais excitée, nous avons couru vers 
la plage. Un hydravion était arrivé. Je pensais que papa 
et maman venaient passer du temps avec nous, mais 
quand ils ont ouvert les portes de l’avion, il y avait des 
tas de petits enfants assis par terre. Certains pleuraient 
et il y avait beaucoup de visages tristes. J’étais donc très 
curieuse, j’écoutais les gens parler à mes grands-parents 
et dire qu’ils étaient venus me chercher, parce que je 
devais aller à l’école avec tous ces autres enfants. Mes 
parents leur avaient dit d’aller à Byron Bay pour venir 
me chercher. Je ne me souviens de personne d’autre qui 
y allait. Enfin, je ne savais pas où j’allais être amenée, 
alors je me suis sauvée. J’avais un endroit à Byron Bay, 
plus haut sur la rivière. Aux abords de la rive, il y avait un 
beau grand terrier. J’ai donc couru pour me cacher dans 
ce repaire, parce que je ne voulais pas partir. Je me suis 
recroquevillée dans mon petit trou et je savais qu’ils me 
cherchaient. Je les entendais m’appeler et je suis restée là 
jusqu’à ce qu’ils me trouvent. Je ne sais pas combien de 
temps cela a pris. Enfin, je n’avais pas d’autre choix que 
de monter dans l’avion.

Je suis allée à Inuvik à trois reprises. Je n’y suis pas allée 
de façon consécutive chaque année, parce que mes 
parents déménageaient d’une station à l’autre du RAPA 
(réseau avancé de préalerte). S’il n’y avait pas de village, 
alors j’étais au pensionnat. Et mon père, ayant été lui-
même au pensionnat, savait comment c’était. Il savait 
que les conditions étaient nettement meilleures que 
quand il était passé par l’école. Il était allé à Aklavik.

Je pense que la grande différence qui a fait que mon 
expérience fut plus positive, c’est que j’étais dans le 
système anglican. Nous entendons tellement parler 
des histoires d’horreur du système catholique. Vous 
savez, les sévices, les agressions sexuelles et ce genre 
d’histoires, bien que j’ai vu et entendu parler d’histoires 
de maltraitance et de punition dans le système anglican 
par les superviseurs et des choses comme ça.

Je ne me suis jamais sentie dans un endroit terrifiant. 
Je pense que c’est dû au fait que lorsque je vivais sur le 
site de la RAPA, où il y avait peut-être de deux à quatre 
familles et bien peu d’enfants, peut-être quatre ou cinq 
enfants avec moi, et j’étais l’une des plus vieilles. Mes 
parents allaient à l’une des unités, c’est comme cela que 
nous les appelions, là où tous les Qallunaat vivaient. Nous 
allions là pour des soupers ou autre, et tous les militaires 
qui travaillaient là n’avaient pas d’enfants, pas de 
familles, ce qui fait que nous étions plutôt gâtés. Donc,  
je ne pensais pas que Stringer Hall était si différent.

Ancienne élève de pensionnat — Edna Elias

Nunavut Commissioner Edna Elias gives her first commissioner’s 
address. Photo: Chris Windeyer





Cela a fait une grande différence pour moi, parce 
que c’était un environnement familier. Tout le monde 
mangeait dans cette immense salle à manger et 
des choses comme ça, et je savais que les militaires 
partageaient leurs chambres et nous avions un grand 
dortoir où tout le monde dormait. C’était donc plutôt 
familier.

Ainsi, j’étais beaucoup plus préparée que les enfants 
qui étaient cueillis des foyers familiaux traditionnels et 
vivaient une vie très traditionnelle, avec des parents qui 
ne travaillaient pas à la RAPA.

C’est pourquoi je ne considère pas ces expériences 
comme néfastes et d’autres parmi nous ont pris la chose 
de manière positive, même quand nous étions témoins 
de choses, de comportements, d’attitudes et d’influences 
négatives. Je m’en suis servi pour aller de l’avant dans 
ma vie et non pas pour me retenir, parce que bon 
nombre des routines, je les ai apprises au pensionnat 
et la discipline que j’ai apprise à l’époque : me lever 
tôt le matin, maintenir une routine, passer au travers 
ma journée chaque jour, apprendre à être ponctuelle, 
à travailler fort pour s’acquitter des travaux ménagers, 
apprendre à s’occuper des enfants. Je pense que la 
deuxième ou la troisième fois que je suis retournée à 
Inuvik, à Stringer Hall, je ne suis allée à Stringer Hall que 
lorsque j’étais un peu plus vieille, on nous a donné la 
responsabilité de nous occuper de quatre à six filles plus 
jeunes, comme si c’étaient nos propres sœurs. Donc, 
nous devions nous en occuper. Tout ce que j’ai appris 
à l’époque, je pense que je m’en sers encore dans ma 
vie quotidienne, aujourd’hui. Beaucoup de discipline, 
d’éthique de travail et d’attitudes qui m’ont préparée 
pour le travail que j’ai accompli dans le passé et que 
j’accomplis encore aujourd’hui.

Mon père était celui qui s’assurait que nous allions 
à l’école le plus longtemps possible et je pense que 
nous avons fait ce qu’il souhaitait. Ma mère, elle, 
était la nourricière de la maison et s’assurait que nous 
apprenions ce qu’il fallait à la maison : coudre, cuisiner, 
préparer la bannique, comment enlever la peau de 
phoque et faire le mipku et le piffi. Ainsi, encore 

aujourd’hui, je sens que, malgré les quelques années 
passées au pensionnat, parce que j’ai passé plus de 
temps à l’école dans les communautés où mon père et 
ma mère vivaient, j’ai reçu le meilleur des deux mondes. 
J’ai gardé ma dignité, mon identité inuite, ma langue, 
que je parle encore, mon respect et la connaissance de 
mon passé. Je pense que c’est ce qui m’a permis de 
demeurer bien ancrée.  

Je pense que nous devons nous assurer que les récits que 
les élèves entendent fassent la part des choses et qu’elles 
présentent toutes les perspectives : celles de l’Église, du 
gouvernement, des parents, des parents qui sont allés au 
pensionnat et de ceux qui n’ont pas envoyé ou qui ont 
refusé d’envoyer leurs enfants à l’école, des élèves eux-
mêmes et des enfants dont les parents ont fréquenté les 
pensionnats.

En terminant, je veux mentionner que nous espérons que 
les élèves sortent de ce cours avec une compréhension 
du genre que voici : « Voilà pourquoi grand-papa était 
comme ça », ou « mon père était comme ça » ou « il 
avait cette attitude », des choses comme ça. Faire en 
sorte que les choses soient plus claires pour les élèves 
et qu’ils puissent les analyser. Commencer à révéler les 
histoires à partager, même à l’intérieur de leur propre 
maison ou de leur foyer. Pour passer à autre chose dans 
la vie.

La vie est trop courte pour ressasser les aspects négatifs. 
Si je suis pour accomplir de merveilleuses choses dans la 
société, si je suis pour contribuer à la société, je ne peux 
rester dans le passé. 





Pensionnat St. Michael’s Indian Residential School,  
Alert Bay, Colombie-Britannique

Quel âge aviez-vous lorsque vous y êtes allée pour 
la première fois? 
J’avais 13 ans, je crois, presque 14.

Comment s’est passée votre première journée? 
Vous en souvenez-vous?
C’était horrible. Ma sœur et ma cousine, aujourd’hui décédées, 
avec d’autres filles de Tlingit Inlet, d’où je viens, sont restées 
debout durant des heures. Nous ne pouvions pas dormir. C’était 
très traumatisant pour nous. Ça avait été une journée vraiment 
stressante de venir de Tlingit, qui est une région superbe et isolée, 
entourée de montagnes. Quand on dit que c’est le pays du Bon 
Dieu, nous le pensons et nous le croyons vraiment. Lorsque 
nous sommes là, nous sommes protégés et nous nous sentons 
protégés. Nous sommes protégés et nous étions protégés. Nous 
sortir de là, c’était comme sortir un poisson  de l’eau. C’était une 
expérience abominable. C’est la meilleure façon de le décrire.

J’ai essayé de protéger ma sœur la plus jeune et ma cousine, de 
ne pas pleurer sur leur sort et d’essayer de leur trouver des choses 
à faire qui pourraient les réconforter un peu, mais ce n’est pas 
possible de dissimuler un pensionnat. Il existe une vieille expression 
un peu ridicule que je n’aime pas, mais qui me revient toujours à 
l’esprit : « Tu ne peux mettre du rouge à lèvres à un cochon ». Le 
pensionnat, c’est un vrai cauchemar.

Parlez-moi d’une expérience qui a particulièrement 
marqué votre esprit.
Probablement les sévices qu’on nous faisait subir. Ce n’est pas 
seulement mes propres sévices. J’ai vu des mauvais traitements 
infligés aux autres élèves. C’était très impressionnant pour moi de 
voir des jeunes filles être amenées hors des dortoirs à des heures 
bizarres, vingt-trois heures ou minuit, et de les entendre geindre 
et pleurer, pour ensuite les trouver dans la salle de bain. Je ne 
comprenais pas à l’époque ce qu’était une agression sexuelle. Ça 
ne nous était pas expliqué par nos parents ou nos ainés, ni par 
ces personnes qui géraient les pensionnats. Mais je savais qu’il se 
passait quelque chose de mal.

Une des choses dont je me souviens le plus, c’est que j’étais 
constamment punie. J’ai été fouettée ou on me faisait laver les 
toilettes, parce que je m’attaquais physiquement aux superviseurs 
qui battaient les enfants, par exemple, avec des brosses à 
radiateurs. Mon cousin […], qui est un des gars des pensionnats 
en Colombie-Britannique, sa femme est ma cousine, elle et moi 
étions constamment punies parce que nous essayions toujours 
de défendre les petits enfants. C’était inhérent pour nous d’être 
protectrices. C’était une des choses que je détestais le plus du 
pensionnat : la violence qui engendre la violence. Donc, je peux 
comprendre la structure d’où proviennent les sévices sexuels, mais 
aussi la violence. Nous sentions que nous défendions les enfants et 
nous attaquions littéralement les superviseurs.

Et nous nous faisions battre par les filles plus âgées, parce que 
les superviseurs disaient à des filles de Bella Bella ou qu’importe, 
« tiens, voici ces mauvaises filles de Tlingit Inlet, faites ce que vous 
voulez avec », et d’autres choses comme ça.

Donc, après un temps à en avoir marre de tout cela, les mauvais 
traitements à l’égard de ces enfants qui mouillaient leur lit et 
étaient sexuellement agressés, sans compter les agressions à mon 
endroit par le personnel et les autres filles dans l’école, ma sœur 
maintenant décédée, ma cousine, sa sœur et moi nous sommes 
évadées. Nous n’avions pas réalisé qu’on ne peut s’échapper 
d’une ile. Pour vous dire à quel point nous étions stupides. Alert 
Bay est une ile. Nous avons été parties durant quelques heures et 
nous nous sommes bêtement rendues au port de débarquement 
des poissons, parce que mon père était un emballeur de poissons 
et ses cousins des pêcheurs. Donc, il avait alors un bateau, un petit 
bateau de pêche aux filets maillants. Nous sommes donc allées 
là, en espérant de trouver quelqu’un qui nous prendrait sur son 
bateau et nous amènerait loin du pensionnat. Tout ça s’est passé 
seulement quelques semaines après mon arrivée.

Donc, le gars qui gérait l’école était un pasteur du nom de 
révérend […]. Il a immédiatement alerté la GRC qui s’est mise 
à notre recherche. Il y a eu une battue pour nous retrouver. Ma 
sœur et ma cousine, les plus jeunes. Ma cousine plus âgée et moi 
- elle avait 15 ans et j’en avais 14 - nous sommes assurées que 
ma sœur et l’autre fille s’évadent. Puis elle et moi nous sommes 
séparées et j’ai été celle que la GRC a attrapée.

Histoire d’une survivante — Carole Dawson 





Pensionnat Birtle Indian Residential School, Birtle, 
Manitoba, et aussi le pensionnat Prince Albert Indian 
Residence, Lac La Ronge, Saskatchewan

Quel âge aviez-vous la première fois que 
vous êtes allé à Birtle?
J’avais cinq ans et dix mois.

Vous rappelez-vous à quoi ressemblait votre 
première journée?
C’est un mauvais souvenir. J’ai été amené au pensionnat 
le 20 octobre 1944; j’ai retrouvé cette date dans mon 
dossier scolaire.

De quoi vous souvenez-vous à propos de 
cette journée?
Ce dont je me souviens, c’est que j’étais à la maison 
avec ma mère qui faisait de la bannique. Je jouais sur 
le plancher. Mon père était parti à la Seconde Guerre, 
donc il n’y avait que moi et ma mère. Et ce jour-là, tout 
à coup, la porte s’est ouverte et un agent de la GRC et 
un homme dont j’ai par la suite appris le nom […] sont 
entrés. L’agent de la GRC est allé vers ma mère et l’a 
tenue par en arrière et M. […], c’est peut-être M. […], 
s’est approché de moi et m’a pris pour m’amener vers 
l’auto et me jeter dedans.

Je me souviens que je criais. Je me rappelle que ma 
mère criait aussi. Mais l’agent de police la retenait. 
Lorsque M. […] m’a jeté dans l’auto, je me suis sauvé 
par l’autre porte et j’ai couru. Mais il a couru après moi 
et m’a rattrapé. Je pense que le mot « enlèvement » 
s’appliquerait bien ici. Après qu’il m’ait rattrapé, il m’a 
jeté à nouveau sur le siège arrière et ils m’ont attaché les 
mains comme ça [indiquant la manière]. Et nous sommes 
partis […] C’est là que la noirceur a commencé. Ils m’ont 
gardé là pendant cinq ans sans même revenir pour l’été, 
toute l’année, parce qu’ils ne pouvaient pas trouver ma 
mère. Je comprends cela aujourd’hui […]. Je me souviens 
d’une fois pendant les vacances d’été, les vacances d’été 

commençaient, ils avaient l’habitude de mettre les élèves 
de la Saskatchewan dans un gros camion recouvert 
d’une toile. Lorsqu’ils ont chargé le camion avec les 
élèves de la Saskatchewan qui retournaient à la maison, 
j’ai voulu monter moi aussi. J’avais environ huit ans à 
l’époque. Mais ils ne m’ont pas laissé faire. Quand le 
camion a démarré, j’ai couru après, mais je n’ai pas pu 
le rattraper. Ces élèves tendaient les mains à l’arrière. Ils 
voulaient essayer de me tirer dans le camion, j’imagine, 
si j’avais pu les rejoindre, mais je n’ai pas pu. En revenant 
à pied vers le pensionnat, une oie, accompagnée de 
ses oisillons, a croisé mon chemin. J’étais tellement en 
colère que j’ai donné un coup de pied à un oisillon et je 
l’ai tué. [Le présentateur est envahi par les émotions.] 
En conséquence de cela, M. […] m’a monté à l’étage, 
a rempli un bain d’eau froide et m’a plongé dedans. Il 
m’a laissé là. Je ne sais pas de quoi ma peau avait l’air. 
Il venait, me laissait sortir pour un moment, puis me 
remettait dedans.

[…] À la suite de mon séjour au pensionnat, je ressentais 
beaucoup de colère. Toutes ces choses dont les gens 
parlent : beaucoup de colère, l’envie de vengeance, la 
haine. J’ai été accusé de meurtre non qualifié et reconnu 
coupable d’homicide involontaire. J’ai passé du temps 
en prison. C’est une partie honteuse de ma vie. Mais je 
pense que c’est dû au pensionnat.

 

Histoire d’un survivant —  Arthur Fourstar 
Première partie  





Pensionnat Birtle Indian Residential School, Birtle, Manitoba, 
et aussi le pensionnat Prince Albert Indian Residence, Lac La 
Ronge, Saskatchewan

C’est un peu comme si toute votre histoire était 
encore en vous et qu’elle cherchait à sortir. 
Et que vous tentiez de la garder à l’intérieur. 
Vous devez la laisser sortir. C’est arrivé déjà à 
d’autres survivants. Vous devez trouver une 
façon de la laisser sortir, car vous ne pouvez 
plus la porter. Premièrement, vous n’avez pas à 
la porter..
Ouais. J’imagine que l’une des choses que j’ai apprises 
à Birtle, c’est comment me retirer et me couper de mes 
émotions. Parce que parfois, quand je me faisais fouetter 
avec la courroie, c’était comme si j’étais mort. Pas 
d’émotions. Parfois, je me réfugiais dans un néant..

Déconnecté?
Ouais, j’imagine. Une des choses qui était brisée là-bas, 
c’était les liens familiaux. Ils ont été coupés. Lorsque ma 
mère et mon père sont décédés, je n’ai rien ressenti. J’ai 
entendu les gens autour de moi dire, « tu es tellement fort, 
tu t’es tenu debout là et tu avais l’air d’un guerrier, mon 
gars. » Mais non, je ne l’étais pas. Ce n’était pas ça. C’était 
autre chose. Et c’est encore là-bas. Peu importe ce que c’est, 
c’est toujours là-bas.

Parmi mes frères et mes sœurs, il me reste deux sœurs 
encore vivantes. Tu sais, je ne sais même pas où elles sont et 
c’est comme si je m’en foutais. Mon frère, il boit à Saskatoon 
sur la 20e rue et c’est comme si ça n’avait pas d’importance. 
J’essaie parfois de faire comme si c’était important, devant 
d’autres personnes. Mais je suis comme mort, parfois.

[…] J’ai eu plusieurs relations amoureuses. Je ne connais 
rien des relations. J’ai quatre enfants : trois filles et un 
gars. Ils sont tous de femmes différentes. Je ne suis pas 
fier de cela, mais je suis fier de mes enfants. J’ai des petits-
enfants. Ça fait tellement du bien d’entendre ce mot Mosho 
(phonétique). C’est un cadeau puissant. Je voudrais qu’on 
s’arrête là pour le moment.

Êtes-vous d’accord pour conclure? J’aimerais 
savoir quels sont vos espoirs, vos espoirs pour 
vous-même.
J’espère pouvoir faire la paix avec moi-même. Présentement, 
comme je le disais à un ami, on entend beaucoup le 
mot « survivant ». À l’intérieur des murs, quand je vais 
travailler avec mon ami, on ne peut pas toujours être des 
« survivants ». Nous devons dépasser cela et devenir ce que 
nous appelons, de toute façon, des « chercheurs ». 

Lorsque vous parliez de votre fils qui sortait et cherchait 
une vision, il était un chercheur. Et je pense que vous avez 
vraiment de quoi en être fier.

Quand nous sommes des chercheurs, nous recherchons de 
l’information et, à mesure que nous la recueillons, selon mon 
expérience à moi, quand je collecte de l’information, 
je commence à avoir des outils pour faire la paix avec  
moi-même. Même aujourd’hui, j’ai touché à quelque chose 
qui était resté intouché depuis quelque soixante années, et 
je sais où aller. Je pense qu’en cherchant, on trouve notre 
chemin. Parce que quand je dis que je sais où aller, je parle 
de cette tente fragile, et quand les esprits se présentent, Art 
doit faire la paix avec lui-même et passer dans le monde des 
ainés et devenir un artisan de la paix.

Donc, mon espoir est que j’en serai un bon, un bon artisan 
de la paix, parce que  je suis passé au travers tellement de 
choses. Je crois que ce que j’ai traversé me donnera de la 
force une fois que je l’aurai surmonté. Et je vais passer au 
travers, parce que je pense que c’est important pour le 
Créateur. Je crois en Dieu. Je veux travailler pour Dieu d’une 
manière positive.

Mon nom indien est Neawatsakos (phonétique), « Quatre 
esprits ». J’ai un nom Dakota. Je suis un Indien Dakota, et 
j’ai un nom Dakota : Tatayopokwana (phonétique), « Celui 
qui ouvre la porte ». Et mon espoir est de faire honneur à 
ces noms, du mieux que je le peux. Et j’ai besoin de travailler 
davantage, mais je sais où aller.

Histoire d’un survivant —  Arthur Fourstar 
Deuxième partie





Pensionnat Lower Post Residential School, Lower Post, 
Colombie-Britannique, et Yukon Hall, Whitehorse, Yukon

Savez-vous en quelles années vous avez 
fréquenté le pensionnat?
Ouais, je l’ai su par la suite quand j’ai dû faire une 
déclaration à la GRC en 1995. J’ai alors su que j’étais allé à 
l’école en 1956, à l’âge de huit ans. Je ne le savais même 
pas non plus jusqu’à ce moment. C’était « cool », je veux 
dire de découvrir cela par après.

Combien de temps avez-vous passé au 
pensionnat? 
[…] Je me rappellerai toujours quand je suis revenu à la 
maison la première fois et que je ne les comprenais pas, je 
ne voulais pas les écouter, parce qu’on m’avait dit de ne 
pas parler ma langue. Donc, ma grand-mère me demandait 
souvent, « Qu’est-ce qui se passe avec toi? », vous savez. 
Elle savait, ma grand-mère savait. Elle ne parlait pas un 
bon anglais, mais elle disait « gouvernement » avec une 
prononciation incorrecte. Elle disait souvent « goummerment 
n’est pas bon ». Elle le disait en Tlingit. Je sais ce que cela 
voulait dire.

[…] À un moment donné, j’ai pensé un jour dans ma 
tête, lorsque je suis parti de là, de l’école, que peut-être le 
gouvernement — je ne sais pas. Je n’ai jamais, jamais cru 
que tout cela remonterait à la surface et serait corrigé. Mais 
je me souviens à Teslin en cinquième année, et puis dans 
les bulletins en 1995, lisant au niveau de cinquième année, 
j’étais peut-être au niveau de deuxième année.  Donc, 
l’enseignante, ce fut la femme la plus inspirante de toute 
ma vie. Son nom était […]. Son nom de jeune fille était 
[…], de la Saskatchewan. Aujourd’hui, je parle d’elle plutôt 
en bien, parce qu’elle a été ma meilleure éducatrice de 
toute ma vie. Elle a beaucoup changé ma vie, à partir de la 
cinquième année, de toujours garder mes bottes bien cirées, 
comme ceci. Elle m’a enseigné cela. C’était une femme 
extraordinaire et elle m’a beaucoup aidé.

Je me rappelle de vivre à la maison et de ressentir un grand 
décalage de langue et de culture, et tout. Je me rappelle 
très bien être assis en cinquième année, pensant que je 
sais que je ne parlerai plus jamais ma langue. Je vais donc 
étudier l’anglais et apprendre l’anglais autant que je peux, et 
apprendre à combattre les gens qui me blessent, avec leur 
anglais. Je vais comprendre leurs mots et comprendre leur 
monde à partir de leurs mots. Donc, j’ai beaucoup étudié. 
Encore aujourd’hui, je lis beaucoup, comme tout le  
monde fait.

D’une certaine manière, j’ai développé un accent différent. 
Souvent, je me suis fait « écœurer » à propos de mon 
nom de famille parce que ce n’est pas un nom de Première 
Nation, je me faisais donc embêter pour cela. Comment j’ai 
hérité de ce nom? J’ai découvert des années plus tard que 
mon père avait été adopté par un prospecteur blanc, d’où le 
Sheldon. Je suis alors devenu fier de ce nom.

Parlant de mon père, c’était un homme super, un grand 
homme dans ma vie. Lorsqu’ils m’ont enlevé de la maison, 
j’étais complètement perdu. J’allais presque partout avec lui, 
vous comprenez. Mais il comprenait beaucoup de choses. Il 
pouvait exprimer tellement de choses uniquement par ses 
expressions faciales pour comprendre ce qui s’était passé. 
Ma mère était différente.

Je ne pense pas que j’étais son même petit homme quand 
je suis revenu de l’école. Ça m’a pris des années pour dire à 
ma mère et à mon père ce qui m’était arrivé, vous savez. Ça 
m’a beaucoup demandé pour me rendre là. Mais je savais 
que si je le faisais, il était préférable que je leur dise pendant 
qu’ils étaient encore là, parce que ça n’aurait jamais quitté 
mon esprit ni mon âme si je ne leur avais pas dit avant qu’ils 
montent au Ciel.

Même encore aujourd’hui, durant le peu de temps que j’ai 
passé avec eux, ils ont souffert davantage, ils ont sans doute 
souffert plus que moi. Ils souffraient, c’est sûr. Je sais cela. 
J’ai un enfant. Je sais ce que c’est à présent, parce que j’ai 
moi-même des enfants et des petits-enfants.

Histoire d’un survivant — Jim Sheldon 





Pensionnat St. Joseph’s School, Cross Lake, Manitoba

Donc, St-Joseph, quel âge aviez-vous quand 
vous y êtes allé pour la première fois?
Trois. Trois ans.

Chaque matin, nous allions à la messe. Chaque soir, 
c’était la bénédiction. Chaque jour. Et moi, j’en suis arrivé 
à un point où j’étais saturé de religion. Je lui ai tourné le 
dos par la suite, parce que c’était juste trop envahissant. 
Essentiellement, vous viviez, mangiez et respiriez  
la religion.

À l’école, vous aviez le catéchisme. Vous aviez la Bible 
et les prières et tout le latin, apprendre les mots en latin. 
Je peux encore les épeler aujourd’hui, même si je ne les 
ai pas utilisés depuis des années. Mais ne me demandez 
pas ce qu’ils veulent dire. Mais, comme si ce n’était pas 
assez, par-dessus tout cela, parce que je chantais bien, 
j’ai dû faire partie du chœur. J’ai dû être garçon d’autel, 
un servant de messe, hé. Je devais donc faire tout cela.

Et pour ajouter du glaçage sur le gâteau, une de mes 
tâches quotidiennes, en plus de toutes les autres 
comme de travailler à la cuisine ou aux champs ou dans 
la buanderie ou quoi d’autre, j’étais celui qui devait 
épousseter et balayer et nettoyer la chapelle chaque jour, 
et laver son plancher. Je n’ai jamais pu éviter l’élément 
religieux dans ce système.

Une autre des choses dont je me souviens tellement 
toujours aussi, c’est que, tout le temps que j’étais là, 
c’était comme une éternité, parce que je ne pouvais 
jamais en sortir, excepté en de rares occasions où on 
nous laissait sortir des terrains supervisés ou si nous 
réussissions à nous glisser en douce. Nous faisions cela 
aussi le soir de l’Halloween. Nous sortions en douce 
et mettions les autres enfants au défi de se rendre au 
cimetière d’à côté. C’était l’un des rares moments de 
plaisir, de voir les autres enfants avoir la trouille parce 
qu’ils devaient se rendre au cimetière au milieu de la nuit.

Je dois revenir en arrière maintenant. Où est-ce que je 
m’en allais avec ça? J’allais vous parler de…

Juste avant de vous parler de l’affaire du cimetière. 
Oh, les terrains, le confinement. C’est de ça que je 
parlais. Surtout pour un enfant comme moi, les enfants 
qui, comme moi, n’avaient personne à l’extérieur et 
qui, par conséquent, n’avaient jamais de visiteurs. Du 
coup, nous n’avions jamais la chance de sortir de là. 
Les enfants pouvaient sortir, disons à Noël ou à Pâques 
et pour les vacances d’été, et passer du temps avec 
leur famille à l’extérieur du pensionnat. Mais pas les 
jeunes comme moi. Nous étions toujours à l’intérieur 
des murs. Une fois par mois, les enfants pouvaient 
recevoir un visiteur : un parent, un tuteur, peu importe. 
Ils avaient droit à un visiteur. Ils arrivaient à l’avant de 
l’édifice avec les véhicules, il y avait une entrée circulaire 
comme ceci [indiquant la forme] et ils pouvaient venir, 
prendre les enfants et repartir. Ils revenaient et c’était 
la même routine. C’était le dimanche. C’était toujours 
le dimanche. C’est la seule journée du mois où c’était 
autorisé.

J’avais l’habitude de me tenir à l’avant du terrain de 
jeux, juste en parallèle avec le devant de l’édifice et je 
m’accrochais à la clôture de mailles avec des pointes en 
haut. Je me souviens, une fois, j’ai tenté de sauter pour 
m’enfuir et j’ai sauté vers le haut de la clôture, mais je me 
suis ouvert un doigt sur ces pics stupides.

J’avais l’habitude de m’accrocher à cette clôture en 
enroulant mes doigts sur le grillage, à regarder ces 
gens qui venaient chercher les autres enfants et à me 
demander quand quelqu’un viendrait me chercher, moi. 
Personne n’est jamais venu, bien sûr. Ça, c’était plutôt 
difficile.

J’étais très solitaire. Je suis devenu un solitaire. Lorsque 
j’ai grandi, durant mes premières années là-bas, parce 
que ma mère était non-Autochtone et mon père était 
en fait Métis, Français et Cri, je n’ai jamais connu notre 

Histoire d’un survivant métis — Terry Lusty





langue. Mon père apparemment comprenait le français, 
le cri et l’anglais. Mais rien d’autre que l’anglais n’était 
utilisé durant les premières années de ma vie. Donc, je 
n’ai jamais appris de langue autochtone ni la culture, 
parce que j’étais seulement un bébé quand ils m’ont 
placé dans ce pensionnat. Donc, je n’ai jamais eu de cela. 
Et parce que je n’avais personne, aucun de mes parents 
pour me visiter, ni rien, je n’ai jamais rien eu de cela non 
plus. C’est pourquoi, quand je me suis retrouvé seul à 16 
ans et que j’ai commencé à me poser des questions sur 
moi-même, qui j’étais et d’où je venais et blablabla, je ne 
pouvais répondre à aucune de ces questions.

Je n’avais personne qui pouvait y répondre pour moi. 
J’imagine que je n’avais tout simplement pas la présence 
d’esprit à cette époque… 

Tout d’abord, ce qui s’est passé c’est que j’étais devenu 
une pupille de la société d’aide à l’enfance. Et ils étaient 
liés par une politique leur interdisant de nous divulguer 
de l’information. C’est pourquoi je ne pouvais pas 
savoir qui était ma mère, ni où elle était, ni comment la 
contacter ou quoi que ce soit d’autre. Donc, rien de tout 
cela n’était partagé. J’ai plus tard dû faire ma propre 
enquête et trouver des réponses. Ils ne voulaient même 
pas nous ouvrir, les gens de la société d’aide à l’enfance, 
ils ne nous laissaient pas voir nos propres dossiers, vous 
savez, ce qui, selon moi, est criminel.





Pensionnat Sir Alexander Mackenzie School, Inuvik, 
Territoires du Nord-Ouest

« Je voudrais commencer par les souvenirs que j’ai de 
mon enfance. Jusqu’à l’âge de huit ans, mes souvenirs 
d’enfance sont très distincts. Ils sont totalement clairs. Je 
me souviens de beaucoup de choses de mon enfance. 
Mais, depuis mon début au pensionnat, en 1959, jusque 
dans les années soixante-dix, jusqu’en 1970, durant 
cette période de onze ans, il y a beaucoup d’années 
consécutives que je retrouve depuis ces dernières années 
par mon implication dans la poursuite judiciaire contre 
le gouvernement fédéral, à essayer de me rappeler les 
évènements qui sont survenus. J’ai beaucoup de difficulté 
à retrouver des souvenirs qui me permettent de lier les 
mois les uns aux autres ou les années les unes aux autres. 
Je crois que c’est fréquent chez beaucoup de personnes 
qui sont passées par là ou qui ont vécu des expériences 
difficiles dans le régime des pensionnats. Plusieurs 
mauvais souvenirs ont été comme effacés.

… cette première nuit au pensionnat, j’ai fait des 
cauchemars. Dans mes cauchemars, je voyais le visage 
de cette nonne et j’ai fait des cauchemars pendant toute 
la nuit. Je me suis réveillé le matin et j’avais mouillé mon 
lit, juste parce que j’étais désorienté, apeuré et bien 
d’autres choses. Elle est arrivée et tous les autres enfants 
étaient sortis et s’étaient habillés. Elle est arrivée et m’a 
vu encore endormi et a réalisé que j’avais mouillé mon 
lit. Elle m’a tiré du lit et m’a battu pour la première fois. 
C’est à ce moment que je…

Mes parents m’avaient éduqué essentiellement à ne 
pas accepter d’agression de personne. J’ai commencé 
à répliquer. Elle [la nonne] a commencé à me frapper 
au visage et à me trainer hors du lit et à m’appeler 
“espèce de cochon”. Et me dire qu’elle n’avait jamais vu 
quelqu’un d’aussi méprisable. Donc, c’était ma première 
rencontre avec cette femme. J’ai répliqué et, plus je 
répliquais, plus elle frappait fort. Puis elle a commencé à 
utiliser ses poings contre moi. Je me suis donc calmé et 
ça s’est arrêté là, comme si nous étions quittes.

C’était la première d’une série à venir. J’ai réalisé à ce 
moment-là que ce serait donnant donnant pour les 
années à venir. Je voyais très bien de quoi aurait l’air ma 
relation avec elle, dans le futur. Et ça n’a pas arrêté. Je 
me faisais “sacrer une volée” et chaque fois, je répliquais.

… lorsqu’on nous ramenait dans nos villages, on avait 
à peine le temps de reprendre contact. Nous le savions. 
Nous avions des 
souvenirs d’être sur 
les terres, de cueillir 
des petits fruits et de 
chasser, de chasser le 
caribou, le lagopède 
ou le phoque, et de 
pêcher, et toutes ces 
choses dont on ne 
faisait que rêver tout 
au long de l’année. 
Finalement, nous 
sortions et c’était 
comme d’envoyer 
une bande de gamins 
sur une poussée 
d’adrénaline, avec 
seulement deux mois 
pour retourner, pour 
rattraper le temps 
perdu, pour découvrir qui sont vos parents, vous savez, 
juste pour revenir. Aussitôt que vous arrivez à la maison, 
vous savez que le temps est compté. Vous voulez vous 
imbiber autant que vous le pouvez, parce que c’est tout 
ce que vous aurez pour le reste de l’année.

La première année, ma mère nous a dit que nous avions 
de la difficulté à parler notre langue. Donc, elle nous 
parlait en inuktitut. Elle parlait à peine l’anglais, car sa 
langue première était l’inuktitut. Nous sortions sur les 
terres pour chasser, pêcher et aider nos parents. Quand 
vous étiez sur les terres jour après jour, vous deviez 
faire quelque chose, soit chercher de l’eau ou ils nous 
envoyaient ramasser du bois pour le feu ou aider à sortir 

Histoire d’un survivant —  Abraham Ruben

The Last Goodbye, 2001,  
Abraham Anghik Ruben 
L’image est une courtoisie  
d’Abraham Ruben





les poissons des filets ou faire le nettoyage. On était 
comme un groupe de prisonniers en liberté. On courrait 
partout, on hurlait, on criait, on se battait et on riait à 
s’éclater la rate, juste pendant ce petit moment  
de liberté.

Ils avaient un énorme contrôle sur vous en tant 
qu’individu et encore plus sur les enfants qui venaient de 
quelques centaines de miles de la ville d’Inuvik et dont les 
parents ne pouvaient pas venir par avion ou par bateau. 
Ils ne pouvaient pas venir par bateau ou voyager par 
la route ou voler jusque-là, parce qu’il n’y avait pas de 
service régulier à la fin des années 1950 ni au début des 
années 1960.

Il y avait des enfants qui venaient d’aussi loin que huit-
cents miles pour fréquenter le pensionnat d’Inuvik. 
L’utilisation des institutions, des pensionnats, ça n’était 
pas la première fois que c’était utilisé dans l’Arctique de 
l’Ouest. Ils avaient été…

Les pensionnats fonctionnaient déjà à l’époque de 
mes parents, dans les années 1930 et 1940, à Aklavik. 
J’imagine que c’étaient des institutions administrées  
par les Églises. L’Église catholique et l’Église anglicane 
avaient fondé les premiers pensionnats. Ils avaient  
peut-être du financement du fédéral, mais ils étaient 
opérés principalement par les Églises. Ma mère avait 
fréquenté celui d’Aklavik quand elle était une enfant, 
jusqu’à l’âge de 15 ans et [par la suite] mon frère. Ma 
sculpture Le dernier adieu représente mon frère et ma 
sœur ainée. Mon frère a fréquenté cette école-là. Il a 
commencé à l’âge de cinq ans. Je ne l’ai pas revu avant 
qu’il ait huit ans, lorsque nous avons été envoyés au 
pensionnat d’Inuvik. »

Certaines parties de cette transcription ont été omises  
et sont identifiées par des ellipses […].

Le grand-père et la famille d’Abraham.  
Photographie fournie par Abraham Ruben.





Où a-t-il grandi? 
Il est né à Fond-du-Lac, en Saskatchewan, et a été élevé 
à Fort Fitzgerald, en Alberta et à Fort Smith, aux TNO.

Comment était sa vie avant d’aller à l’école? 
Il faisait partie d’une famille de 17 enfants. Il était au 
milieu du groupe. Quand ce fut le temps qu’il aille à 
l’école, son père, qui était un trappeur, demanda à 
l’évêque s’il pouvait prendre quelques-uns de ses enfants 
pour les amener au pensionnat, car il en avait trop à 
s’occuper.

Quelle école a-t-il fréquentée?
Joe est allé au pensionnat Fort Resolution Mission School 
durant trois ans et a terminé ses études secondaires à 
Fort Smith, dans les TNO.

Quel âge avait-il lorsqu’il est allé au 
pensionnat? 
Il y est allé pendant trois ans, de 12 à 14 ans.

Quels souvenirs a-t-il partagés avec vous?
Il a beaucoup parlé du pensionnat comme d’une 
aventure. Il avait hâte d’y aller, parce qu’il voulait 
rencontrer de nouveaux amis et de nouvelles personnes. 
Il pouvait aller sur les terres avec les religieux et les 
religieuses. Il a appris à travailler dans le jardin et s’est fait 
beaucoup d’amis. Il a parlé des habiletés physiques des 
frères et de tous les jeux auxquels ils jouaient, et de la 
gentillesse des sœurs qui faisaient leur possible pour qu’il 
se sente à l’école comme à la maison. 

Il racontait à quel point les trois semaines avant Noël 
étaient occupées. Il y avait des pièces de théâtre à 
répéter et la messe à préparer. Il racontait à quel point le 
chœur était bon et qu’il aurait pu jurer qu’ils étaient des 
anges venus du ciel. Toute la ville venait pour écouter. 
La nuit avant Noël, ils étaient amenés dans le hall où ils 

choisissaient un cadeau sur lequel leur nom était écrit. 
Il se souvient d’avoir choisi un avion en bois. Il n’en 
pouvait plus d’attendre le jour de Noël. Ils choisissaient 
aussi un cadeau à partager avec un ami. Il s’est dit que 
la mission devait avoir bénéficié d’une aubaine, parce 
qu’il semblait que chaque deux garçons avait reçu un 
de ces avions. À mesure que Noël approchait, certains 
enfants s’ennuyaient de la maison, parce que c’était 
leur première fois hors du foyer. C’était un important 
moment de l’année chez lui, beaucoup de personnes 
venaient visiter et les gens quittaient les lignes de trappe 
pour venir. Il racontait combien les sœurs s’efforçaient 
de les faire se sentir comme à la maison et combien 
elles savaient que ces filles et garçons nés dans les bois 
se sentaient loin de chez eux et trouvaient cela difficile. 
Il décrivait aussi comment, grâce à l’enseignement des 
sœurs, il en est venu à comprendre le sens de Noël 
comme nous le connaissons aujourd’hui. Les répétitions 
en vue du défilé étaient agréables et ça leur évitait de 
penser à la maison. Les cantiques étaient chantés en 
quatre langues, y compris le français, l’anglais, le latin et 
le chipewyan.

S’il pouvait donner aux élèves d’aujourd’hui 
un message à ramener avec eux, ce serait 
lequel?
Il a souvent répété à quel point l’éducation est 
importante et que si ça n’avait pas été des écoles 
missionnaires, lui et plusieurs de ses amis n’auraient 
pas pu s’en tirer dans le monde d’aujourd’hui. Son père 
disait : « On ne peut pas tous être trappeurs, on est 
beaucoup trop nombreux. Certains d’entre vous doivent 
partir et recevoir une éducation. »

Ancien élève d’un pensionnat —  
Joseph Germain Mercredi

Note : Joe est décédé le 23 février 2007. L’entrevue fut réalisée avec sa femme, Amy, qui a publié les histoires  
que Joe avait écrites dans un livre intitulé Adventures of a Young Métis Boy.



Edward Weyallon assis avec le père Pochat à l’Église St. Michael de 
Behchoko, dans les TNO, en 2007. Photographe : Tessa Macintosh



Activité n° 9
Voix de personnes braves et influentes

Vous êtes ici

Temps restant : 13 heures 30 minutes



144

Résultat d’apprentissage
Les élèves s’exerceront à la pensée critique tout en développant 
des critères en vue de formuler des jugements raisonnés 
fondés sur des preuves. Les élèves comprendront que l’histoire 
des pensionnats est complexe et que les gens ont un large 
éventail d’expériences et de perspectives différentes en 
lien avec plusieurs aspects de l’histoire et l’héritage de ces 
pensionnats. À mesure qu’ils entendront et liront à propos de 
personnes ayant fait montre de courage à travers les époques 
et les différentes situations, ils renforceront leur habileté à 
comprendre comment certaines choses évoluent et d’autres 
demeurent inchangées au fil du temps.

Temps alloué
90 minutes

Préparation de l’enseignant
•	 Photocopiez en nombre suffisant les feuilles de travail Voix 

de personnes braves et influentes. 

•	 Préparez six postes dans la classe en attribuant un titre 
différent à chacun :

- anciens élèves (survivants),

- le gouvernement fédéral (Stephen Harper),

- père Pochat,

- artistes,

- docteur P. H. Bryce,

- Eva Aariak et Richard Wagamese. 

•	 Préparez l’équipement audio nécessaire.

•	 Placez le fichier audio au début de la chanson d’Alexandre 
Belliard Je sais que tu sais.

•	 Photocopiez en nombre suffisant les paroles de Joséphine 
Bacon de la chanson Je sais que tu sais.

•	 Préparez le fichier audio The Late Show (l’émission 
tardive) (27 minutes 35 secondes) – si vous êtes pressé 
par le temps, faites jouer le segment de 55 secondes à 6 
minutes, puis passez au segment 10 à 13 1/2 minutes.

•	 Photocopiez en nombre suffisant la fiche documentaire 
L’histoire du Dr Bryce.

•	 Photocopiez en nombre suffisant la fiche documentaire 
Du fond du cœur.

•	 Photocopiez en nombre suffisant la fiche documentaire 
Le bon côté de l’histoire des pensionnats est valable 
également. 

•	 Photocopiez en nombre suffisant la fiche documentaire 
Lettre aux élèves de Eva Aariak.

•	 Adaptez la rubrique fournie sur le DVD pour répondre aux 
besoins de votre classe. 

•	 Préparez un nombre suffisant de copies de la rubrique.

Activité n° 9 :
Voix de personnes braves et influentes

Carte géographique des Residential Concentration Schools par Lindon 
Linklater Jr. Peau d’animal peinte. Photographe : Mindy Willett 



145

Information contextuelle pour l’enseignant
De plus en plus de Canadiens prennent conscience des 
répercussions de ces pensionnats dans notre société 
contemporaine. Nous le devons en partie à des individus 
braves qui se sont exprimés et ont partagé avec d’autres leurs 
expériences vécues dans les pensionnats. Nous le devons 
également à des personnes influentes qui ont plaidé en 
faveur d’une plus grande ouverture et d’une plus grande 
compréhension de cette histoire, plutôt que de l’ensevelir ou 
de la laisser derrière. Cette activité vise à aider les élèves à 
dépasser le simple engagement envers le contenu de l’activité 
pour ce qui est de l’expression d’opinions ou de sentiments, 
pour développer des critères sur lesquels fonder des jugements 
raisonnés qu’ils pourront soutenir par des preuves. Ce sont 
là d’importantes compétences d’études sociales, d’études 
nordiques et citoyennes. Les élèves pourraient changer d’avis à 
propos de certaines des questions soulevées dans ce module à 
la suite d’un examen plus approfondi.

Dans le cadre de cette activité, les élèves sont également 
amenés à se questionner sur la complexité des enjeux liés 
aux pensionnats. Il est important que les élèves ne quittent 
pas ce module en croyant que tous les pensionnats étaient 
fondamentalement mauvais ou qu’ils étaient mauvais 
uniquement parce que les enfants devaient y résider. Par 
exemple, les élèves liront le compte rendu de l’expérience 
d’Eva Aariak, première ministre du Nunavut. Les élèves seront 

invités à réfléchir aux raisons pour lesquelles Eva a vécu 
des expériences positives et en quoi celles-ci diffèrent des 
expériences d’autres pensionnaires (elle a eu des éducateurs 
inuits et a été encouragée à parler sa langue, et son expérience 
des pensionnats est plus récente). Ils en apprendront aussi 
davantage à propos d’un prêtre catholique qui était aimé et qui 
s’est battu contre la hiérarchie de son Église pour que les élèves 
reçoivent la meilleure éducation possible. Ces complexités 
mettent en évidence le fait que la généralisation ou la 
présentation d’une seule perspective peut occulter certains 
points de vue ou entrainer une simplification à outrance.

Étapes

1.	 Discutez avec vos élèves de ce que veut dire être 
brave. Peuvent-ils donner des exemples de courage? Ils 
pourraient donner des exemples de personnes ayant 
sauvé quelqu’un d’une attaque par un ours polaire ou 
d’une maison en feu, ou s’étant défendues contre un 
intimidateur, ou ayant parlé devant un large auditoire. 
Il existe des compréhensions différentes de ce qu’est le 
courage selon l’endroit où vous habitez, votre expérience 
de vie et d’autres facteurs, bien que certaines conceptions 
du courage soient universelles. Expliquez-leur qu’une 
partie du travail dans cette activité consiste à réfléchir à ce 
que cela signifie d’être brave.

2.	 Demandez aux élèves de préciser ce que c’est que d’être 
influent. À nouveau, amenez-les à donner des exemples 
de personnes susceptibles de les influencer. 

3.	 Dites à vos élèves qu’ils examineront la vie de six individus 
ou groupes d’individus qui ont agi avec courage et ont 
eu de l’influence sur d’autres concernant le dossier des 
pensionnats. Divisez la classe en six équipes. Chaque 
équipe sera responsable de recueillir de l’information 
au poste assigné et de présenter leurs nouvelles 
connaissances aux autres équipes. 

4.	 Distribuez une copie des feuilles de travail Voix de 
personnes braves et influentes. Indiquez chacun des six 
postes dans la classe correspondant à chacune des six 
cases de la deuxième feuille. Chaque poste représente 
une des personnes ou un des groupes ayant parlé 
publiquement de questions reliées aux pensionnats.

Note : Au cours de cette activité, les élèves 
évalueront qui est brave et influent en vertu de 
critères qu’ils auront eux-mêmes établis. Il peut être 
utile de rappeler aux élèves que cette activité ne vise 
pas à catégoriser des individus comme brave ou non; 
toutes ces personnes ont été braves et influentes 
d’une manière ou d’une autre, ou pour certaines 
personnes. L’activité se veut plutôt un exercice visant 
à exercer ou explorer la manière dont nous prenons 
des décisions, et aussi à comprendre les pressions et 
les réalités auxquelles doivent faire face les personnes 
qui décident de parler de questions difficiles. Il 
n’existe pas de réponse « correcte » à laquelle tout le 
monde devrait arriver, mais bien plutôt des réponses 
pouvant être justifiées plus ou moins efficacement, 
selon la façon dont on traite la preuve, ce qui fait 
partie du but de cet exercice. 



146

5.	 Revoyez les feuilles de travail et dites aux élèves qu’ils 
auront à juger, en se fondant sur des critères, qui est 
le plus brave et le plus influent. Complétez la section 
critères avec la classe. (Si c’est votre première expérience 
à concevoir des critères avec vos élèves, lisez d’abord la 
section « élaboration de critères ».)

6.	 Une fois que les critères ont été établis, demandez-leur 
d’écouter ou de lire l’information concernant chaque 
poste du DVD (chaque équipe présentera la personne ou 
le groupe sur lequel ils ont travaillé). Consultez la section 
Description des postes à la page 148 pour chacun des 
postes.

7.	 Pour chacun des individus ou des groupes à propos 
desquels ils écouteront ou liront de l’information, 
demandez aux élèves de compléter la section 
correspondante sur leurs feuilles de travail Voix de 
personnes braves et influentes. Ils doivent donner des 
exemples du courage de ces personnes ou de ces groupes, 
et de la manière dont ils ont influencé autrui.

8.	 Une fois que les élèves sont familiarisés avec les exemples 
de courage présentés à chacun des postes, informez-les 
que vous allez leur poser différentes questions. Ils doivent 
écouter chaque question, puis choisir un poste où aller 
en fonction de leur réponse à la question. Leurs décisions 
devraient être fondées sur les critères préalablement 
établis par la classe.

9.	 Posez une question, puis demandez aux élèves d’y 
répondre en choisissant un poste avant de passer à la 
question suivante. Ces questions peuvent inclure :

a.	Qui ou quel groupe a eu la plus grande influence sur 
notre compréhension du régime des pensionnats à 
l’échelle nationale? 

b.	Qui ou quel groupe a eu la plus grande influence sur 
notre compréhension du régime des pensionnats à 
l’échelle locale? 

c.	Qui ou quel groupe a eu la plus grande influence sur 
votre compréhension personnelle du régime  
des pensionnats? 

d.	Quelle personne ou quel groupe a montré le plus de 
bravoure dans ses déclarations ou ses prises  
de position?

Enfants et membres du personnel du pensionnat Fort Providence 
[catholique romain], 1921. Paroisse Sacred Heart/Archives des 
TNO, N-1992-255-0404



147

10.	 Lorsqu’ils sont arrivés au poste qui, selon eux, représente 
le mieux la personne ou le groupe ayant fait preuve de 
bravoure ou d’influence, selon la question, demandez-leur 
de partager les raisons pour lesquelles ils ont fait ce choix 
avec les autres élèves au même poste.

11.	 Par la suite, demandez-leur de sélectionner un élève ayant 
choisi un poste différent. Demandez-leur d’expliquer leur 
choix  à un partenaire. Voyez si quelqu’un souhaiterait 
changer de poste.

12.	 Demandez aux élèves de partager avec leur petit groupe 
les critères qu’ils ont utilisés pour prendre leur décision.

13.	 Distribuez les copies de la rubrique et regardez-les avec 
vos élèves pour qu’ils sachent comment ils seront évalués. 

14.	 Leur dernière tâche est de dire, en résumé, qui est 
l’individu ou le groupe qui, selon eux, a été le plus brave 
ou le plus influent. Assurez-vous qu’ils écrivent les preuves 
et les critères sur lesquels ils se sont basés. Ceci devrait 
faire l’objet d’un devoir.

Élaboration de critères pour arriver à un 
jugement raisonné 

1.	 Si c’est la première fois que vous demandez à vos élèves 
de réfléchir à des critères servant à évaluer un ensemble 
de possibilités, commencez par vous assurer qu’ils 
comprennent bien le sens de ce mot. Faites le lien avec 
des choses qui leur sont familières (par ex. qu’est-ce qui 
fait qu’une équipe de hockey est « bonne »?) et dressez 
la liste de ces qualités (par ex., travailler en équipe, être 
rapide, marquer des buts, être en forme, etc.) et, par la 
suite, introduisez le mot critères. La raison pour laquelle 
nous créons des critères est pour nous aider à arriver 
à un jugement raisonné au sujet de questions, plutôt 
que de nous en tenir à une simple opinion bien ancrée 
ne pouvant jamais être justifiée ou, encore, contestée 
(« j’aime les Leafs », par exemple).

2.	 Par la suite, demandez quels critères (qualités) peuvent 
définir la bravoure ou l’influence. Dans le contexte des 
histoires vues dans cette activité, la bravoure implique 
de faire quelque chose de risqué pour la personne qui 
partage son histoire. Inscrivez les critères clés sur le 
tableau, blanc ou à feuilles. Essayez de faire une liste 
assez courte (3 ou 4 éléments).

Des exemples de critères que les élèves pourraient 
adopter pour définir des actions qui reflètent la 
bravoure pourraient être : 

•	 a pris un risque : aurait pu être puni à la suite du 
geste posé, perdre son emploi ou être attaqué 
physiquement;

•	 s’est tenu debout face au pouvoir : le plus 
impuissant défiant le plus puissant;

•	 s’est démarqué : faire ce qu’il/elle a fait n’était pas 
« normal » à l’époque;

•	 s’est exprimé à partir d’une position minoritaire : 
âge, sexe, race, position impopulaire.

Des exemples de critères adoptés par les élèves pour 
définir ce qu’est avoir de l’influence pourraient être :

•	 a eu un effet sur de nombreuses personnes; 

•	 a fait changer les opinions d’une manière durable 
et importante; 

•	 a donné lieu à une modification des lois, politiques 
ou pratiques;

•	 a transformé ce qui était considéré comme 
« normal » ou acceptable.

3.	 Une fois que la classe s’est entendue sur les principales 
qualités décrivant la bravoure et l’influence, demandez 
aux élèves d’inscrire les descripteurs de critères en haut 
de leur document de travail Voix de personnes braves  
et influentes. 



148

Description des postes
1.	 Gouvernement fédéral — Revenez à la présentation 

d’excuses de la part de Stephen Harper au nom du 
gouvernement fédéral (vue à l’activité 3). Au besoin, 
revoyez la vidéo ou prenez ce temps pour visionner 
les réponses données par un ou plusieurs des leaders 
autochtones ou, encore, des leaders de l’opposition. 
Demandez aux élèves de réfléchir au courage qu’il a 
peut-être fallu au premier ministre pour prononcer ces 
excuses aux Autochtones devant tous les Canadiens. 
Quelle influence ces excuses peuvent-elles avoir eue sur la 
compréhension qu’ont les Canadiens des questions liées 
aux pensionnats? 

2.	 Survivants et anciens élèves — Demandez aux élèves 
de repenser aux témoignages des survivants et aux 
histoires qu’ils ont entendues (dans les vidéos, leurs 
livres et les transcriptions). Demandez-leur de réfléchir à 
quel point il doit être difficile de partager quelque chose 
d’aussi personnel, et parfois douloureux. Pour les aider à 
comprendre cela, lisez Du fond du cœur au complet, une 
entrevue accordée par Marius Tungilik au journal News 
North.

3.	 Artistes — Discutez de la manière dont les anciens élèves 
et les survivants se sont exprimés ou ont présenté leurs 
expériences dans des livres, des chansons et des pièces 
d’art visuel, comme des sculptures et des peintures. Faites 
entendre aux élèves la chanson d’Alexandre Belliard Je sais 
que tu sais, dont les paroles sont un poème de Joséphine 
Bacon. Demandez-leur de réfléchir à tous les livres 
qu’ils ont lus et aux autres œuvres d’art qu’ils ont vues. 
Demandez-leur de penser à ce que ce doit être pour ces 
artistes « d’exposer publiquement leur histoire » ainsi. Puis, 
demandez-leur de réfléchir à l’influence qu’ont ces artistes 
sur la compréhension du public en général ou sur leur 
compréhension personnelle. 

4.	 Le père Pochat — Rappelez à vos élèves que plusieurs de 
ces pensionnats étaient administrés par les Églises et que de 
nombreux enseignants étaient affiliés à l’Église ou étaient 
en fait des prêtres et des religieuses. Le père Pochat est 
un individu qui s’est opposé à ses supérieurs au sein de 
l’Église catholique. Écoutez l’histoire du père Pochat, tirée 
de l’émission The Late Show, sur le DVD. Demandez aux 
élèves d’imaginer, à partir de ce qu’ils connaissent de la 
structure de l’Église catholique, à quel point il devait être 
difficile de s’opposer à la hiérarchie de cette Église. Que 
pensaient de lui les Autochtones avec qui il travaillait? 

5.	 Docteur Bryce — Rappelez aux élèves qu’un grand nombre 
d’enfants autochtones ont souffert d’un large éventail de 
maladies durant leur séjour au pensionnat. Des maladies 
souvent causées par le manque de nourriture, de vêtements 
adéquats ou par la maltraitance. Le docteur Bryce est une 
personne qui a produit un rapport sur la santé des enfants 
dans les pensionnats et qui a dénoncé au gouvernement les 
conditions qui prévalaient dans ces écoles, et ce, bien avant 
n’importe qui d’autre (1907). Partagez l’histoire du docteur 
Bryce et de son rapport, lequel inclut une déclaration de 
son supérieur, Duncan Campbell Scott. Cela donnera à vos 
élèves une idée de ce qu’étaient les patrons du docteur 
Bryce et ce qu’il a dû affronter.

6.	 Eva Aariak et Richard Wagamese — Eva et Richard parlent 
tous deux d’expériences positives vécues au pensionnat. 
Eva, première ministre du Nunavut, a écrit une lettre 
au sujet de son expérience positive. Richard Wagamese 
écrit dans le Calgary Herald. Il a écrit un éditorial dans 
le Vancouver Sun, intitulé The Good Side of Residential 
School (le bon côté des pensionnats). Richard a aussi écrit 
de nombreux articles dans lesquels il parle également des 
mauvais côtés. Demandez à vos élèves de réfléchir à la 
raison pour laquelle il serait courageux de présenter une 
histoire positive. Croient-ils que cet aspect de l’histoire est 
important? Pourquoi ou pourquoi pas?



149

Activité complémentaire
Question complexe
Pour mieux faire comprendre la complexité de cette question, 
comparez et mettez en contraste les différents types 
d’expériences vécues dans les pensionnats. Ceci aidera vos 
élèves à comprendre qu’on ne peut tenir pour acquis que tous 
les enfants qui ont été envoyés dans les pensionnats, loin de 
leur foyer, comme Eva, ont été affectés de la même manière. 
Toutes sortes de circonstances ont été déterminantes dans 
l’expérience vécue par les élèves, comme le pensionnat et 
son lieu, les années où ils l’ont fréquenté, le personnel et les 
administrateurs et leur façon d’être, si oui ou non des frères, 
des sœurs ou des amis étaient présents et en mesure de les 
soutenir, etc. Ce n’est pas par le simple fait qu’une école est 
résidentielle qu’elle est mauvaise (techniquement, toute école 
offrant l’hébergement aux élèves est appelée « pensionnat » 
ou « école résidentielle »). Ce qui rendait ces écoles mauvaises 
découlait de l’approche d’assimilation de l’éducation, du fait 
que les élèves et leurs parents n’avaient souvent pas le choix, 
du sous-financement du régime et du rôle de certains individus 
qui ont tiré avantage du manque de supervision pour faire du 
mal aux enfants (auteurs des mauvais traitements). Demandez 
aux élèves de penser à un jeune qui, de nos jours, part étudier 
dans le sud afin de poursuivre une carrière de hockey. Dans 
un pareil cas, l’élève pourrait vivre dans un pensionnat, mais 
cela pourrait très bien ne pas être mauvais pour lui (même s’il 
s’ennuie de la maison à l’occasion!), parce qu’aujourd’hui, il a 
le choix d’y être et qu’il fait quelque chose de gratifiant.

Prenez part au rêve de Shannen
Shannen Koostachin, membre de la Première Nation 
Attawapiskat, était une jeune activiste qui faisait campagne en 
faveur d’une meilleure qualité d’éducation pour les enfants et 
les jeunes des Premières Nations. Elle croyait que tout enfant a 
droit à une expérience scolaire sécuritaire et agréable. En 2010, 
Shannen fut tuée, à l’âge de 15 ans, dans un accident de 
voiture, mais sa voix raisonne encore aujourd’hui. Visitez le site 
http://www.fncaringsociety.ca/fr/le-r%C3%AAve-de-shannen. 
Cliquez sur le lien « Agissez » et choisissez une activité à 
laquelle toute votre école pourra participer.

Quatre enfants inuits jouant devant un édifice. Collection de Santé et 
bienêtre Canada/Bibliothèque et Archives Canada





Voix de personnes braves et influentes

1. Critères définissant un acte de bravoure :

a) 

b) 

c) 

2. Critères définissant le fait d’« avoir de l’influence » :

a) 

b) 

c) 





3. Pour chaque individu ou groupe, indiquez dans chaque case en quoi ils ont été braves ou influents : 

Nom du groupe ou de l’individu Bravoure Influence

Les anciens élèves (survivants)

ex. Du fond du cœur 

Le gouvernement fédéral  
(Stephen Harper)

Le père Pochat

Les artistes

Le Dr P. H. Bryce

Eva Aariak

et

Richard Wagamese

4. En vous fondant sur les critères que vous avez établis, qui a été le plus brave ou a eu la plus grande influence?  
Soyez prêt à justifier votre réponse au moyen de preuves.





Chesterfield 
Inlet offre 
des conseils 
de guérison 
aux anciens 
résidents du 
Grollier Hall
Kerry McCluskey 
Northern News Services

NNSL (21 décembre 1998) — En 1966, 
alors qu’il n’avait que cinq ans, Marius 
Tungilik a quitté son foyer aimant de 
Repulse Bay pour fréquenter l’école à 
Chesterfield Inlet.

Durant les trois années qui suivirent, 
Marius fut victime d’agressions graves 
au pensionnat administré par l’Église 
catholique romaine. 

Près de 30 années plus tard, il compose 
encore avec sa souffrance et s’est exprimé 
publiquement. Il a offert aux survivants 
de Grollier Hall des conseils sur la façon 
de surmonter leur peine et de boucler la 
boucle des séquelles de la violence.

News/North : Vous avez survécu et 
avez commencé à guérir de ces années 
de violences subies au pensionnat de 
Chesterfield Inlet. Avez-vous des conseils 
à offrir aux personnes qui ont été abusées 
durant leur séjour au Grollier Hall 
d’Inuvik?

Marius Tungilik : Il y a plusieurs choses. 
Je ne prétends pas avoir toutes les réponses, 
mais je pense que c’est quelque chose qui 
vient de l’intérieur. À condition que vous 

agissiez à partir du cœur, je ne pense pas 
que vous puissiez vous tromper. Je sais 
que ça peut être extrêmement terrifiant. 
Je sais combien cela est terrifiant de sortir 
au grand jour et parler de ces mauvais 
traitements.

News/North : Comment êtes-vous passé à 
travers ce processus? 

Marius Tungilik :  Je suis allé rencontrer 
plusieurs thérapeutes avant de parler 
publiquement. Je ne l’ai pas fait que pour 
moi, et personne ne semblait vraiment 
comprendre ce qui se passait. 

Je savais que ce ne serait pas facile, 
mais je n’avais aucune idée à quel point 
cela deviendrait difficile d’avoir à agir 
publiquement. Je sais combien c’est 
difficile de faire le premier pas, parce 
que vous êtes paranoïaque… vous vous 
demandez ce que les gens vont penser 
de vous, comment les gens vont vous 
recevoir, comment votre vie va changer.

News/North : Comment votre vie a-t-elle 
changé?

Marius Tungilik : Je ne sais pas 
comment ma vie a changé. S’il y a eu un 
changement, c’est peut-être le fait que les 
gens m’associent aux pensionnats plus que 
je ne le souhaiterais. Mais, ceci étant dit, je 
vois cela comme quelque chose de positif.

C’est quelque chose qui perdure, bien des 
gens n’ont pas tourné la page de ce chapitre 
de leur vie. Ils se demandent encore ce 
qu’ils peuvent faire. Nous avons tenté 
de démontrer aux gens qu’ils n’ont pas 
besoin d’attendre que les autres fassent les 
premiers pas; nous pouvons nous-mêmes 
faire les premiers pas.

News/North : Quand et comment avez-
vous parlé de ces sévices en public pour la 
première fois? 

Marius Tungilik :  J’ai fait une 
présentation devant la Commission royale 
sur les peuples autochtones en novembre 
1992.

News/North : Est-ce à ce moment-là 
que Tasuiqtit, le groupe des survivants de 
Chesterfield Inlet, a été formé? 

Marius Tungilik : Non. Nous avons formé 
un comité spécial peu de temps après la 
réunion à Chesterfield Inlet, en juillet 
1993. Le groupe lui-même fut formé après 
que Mgr Rouleau, l’évêque de l’Église 
catholique romaine, ait déclaré à Igloolik 
que tout ce que nous avions raconté était 
vrai et s’était réellement produit.

News/North : Y a-t-il un moment en 
particulier où les choses ont commencé à 
mieux aller pour vous?

Marius Tungilik : Il y eut un certain 
nombre de situations. Ce n’est pas venu 
d’un coup. Juste avant que je fasse ma 
déclaration devant la Commission royale, 
à Rankin Inlet, quand j’ai été convaincu 
que plus rien ne pouvait m’arrêter à partir 
de là, que j’étais pour aller de l’avant, ce 
fut un moment apaisant.

Je ne pensais pas que je ressentirais quoi 
que ce soit lorsque l’évêque allait présenter 
ses excuses, parce que nous avions travaillé 
là-dessus depuis plusieurs mois. Mais ce 
ne fut qu’après les excuses que ça m’a 
frappé : oui, c’est fait à présent, ça ne peut 
pas nous être enlevé, c’est là. Pour moi, ça 
m’a apporté beaucoup de paix, parce que 
notre douleur, notre peine et notre tristesse 
étaient finalement reconnues du fond du 
cœur.

Ça vient par petites étapes.

News/North : Continuez-vous à franchir 
ces étapes?

Du fond du cœur





Marius Tungilik : À l’occasion, oui, 
je le fais. Je ne peux pas dire que j’ai 
bouclé la boucle. Ça n’est pas encore 
arrivé pour moi. Personnellement, je sais 
que je suis beaucoup plus heureux et en 
santé que jamais, mais il reste encore des 
choses. Vous savez, vous avez progressé 
et, tout à coup, quelque chose se produit 
et vous réalisez que vous avez encore ce 
comportement dysfonctionnel.  Chaque 
fois, vous enlevez une couche, et bien que 
ce ne soit plus aussi gros, c’est toujours là 
et vous devez toujours y travailler, mais ce 
n’est plus aussi douloureux que ce l’était 
au début, parce qu’il y avait tellement de 
choses à affronter en même temps. 

J’ai dû cesser de boire. Cela ne m’aidait 
pas et j’ai dû couper certaines relations, 
parce que je n’étais vraiment pas heureux. 

Pour moi, ce qui m’a sauvé, c’est que 
j’avais une bonne relation aimante 
avec ma famille avant de partir pour 
le pensionnat. J’avais une bonne base 
solide. Je savais que j’étais quelqu’un de 
spécial et lorsque cela m’a été enlevé au 
pensionnat, j’ai compris qu’on m’avait 
dépouillé de bien des choses, mais j’ai 
été extrêmement chanceux d’avoir cette 
base solide. Ce n’est pas juste la violence 
sexuelle étant enfant. Oui, cela a eu un 
impact important sur la manière dont 
on voyait la vie, sur la manière dont on 
se voyait soi-même. Je ne crois pas que 
nous ayons assez de temps aujourd’hui 
pour décrire tous les effets, mais ce n’était 
pas seulement cela. Ils nous ont presque 
dérobé de notre identité en tant que 
peuple, en nous disant qu’on ne peut pas 
vivre dans le passé, et que nous devons 
oublier que nous sommes Inuit et vivre 
comme de petits garçons blancs. 

Durant environ 20 ans, nous n’en avons 
jamais parlé. Nous nous en souvenions, 

mais c’était à peu près tout ce qu’on en 
disait. J’avais tellement de souvenirs 
horribles. Une fois que vous commencez 
à y faire face, vous passez de victime à 
survivant.

News/North : En terminant, avez-vous 
des conseils à offrir aux survivants de 
Grollier Hall?

Marius Tungilik : La réponse est de 
penser à qui vous êtes, qui vous pourriez 
devenir, votre véritable moi. La vie est un 
don tellement précieux. 

Tout ce que je peux dire, c’est que si vous 
écoutez votre cœur, vous ne pouvez pas 
vous tromper. Personne ne peut vous 
jeter par terre. Je sais que si je n’avais pas 
écouté mon cœur les quelques premières 
fois où les gens m’ont contesté, j’aurais 
régressé et dit : « Je suis désolé, je n’aurais 
pas dû faire cela, je ne sais pas ce que j’ai 
pensé, ça n’a jamais été comme ça. » Une 
fois que j’ai accepté la vérité à l’intérieur 
de moi, j’ai décidé que cela devait être 
fait, peu importe les conséquences. 

Un tas de choses terribles, terribles sont 
arrivées et ça prend du temps pour le 
réabsorber. Vous avez tout intériorisé 
comme enfant, parce que vous n’aviez 
pas le choix. En tant qu’adulte, pour 
pouvoir composer avec cela, vous avez à 
le digérer encore une fois. Ça fait partie 
du processus. Il y a une telle purulence 
à l’intérieur de vous et ça ramène toutes 
sortes d’émotions et toutes sortes de 
flashbacks. Par moment, vous ne pouvez 
faire autrement que de pleurer, mais avec 
ça vient la clarté.

C’est une marque de courage de la part de 
l’évêque Mgr Rouleau d’avoir fait tout ce 
qu’il pouvait pour ramener la paix d’esprit, 
même si personnellement, il n’avait jamais 

été impliqué dans aucun des évènements 
qui s’étaient déroulés à Chesterfield Inlet. 
Je le félicite grandement et je pense que 
cela a demandé beaucoup de courage et de 
vision, et qu’il s’est comporté comme un 
grand être humain.

News/North : Croyez-vous que l’Église 
catholique romaine devrait s’excuser 
auprès des survivants de Grollier Hall?

Marius Tungilik : Je pense que oui. 
Je pense que oui. C’est très difficile 
de pardonner à quelqu’un qui nie sans 
cesse ou tente de nier l’impact que cela 
a eu sur les gens. La façon de gérer 
ces erreurs nous entraine dans toutes 
sortes de problèmes. Beaucoup de ceux 
qui ont commis les violences avaient 
probablement été agressés eux-mêmes et 
leur vie était construite là-dessus. Voilà 
comment de gros problèmes peuvent se 
développer si vous ne les confrontez pas. 

C’est une situation étrange et déroutante. 
C’est essentiellement des tactiques de 
guerre en temps de paix. Il y a beaucoup à 
faire. C’est un triste héritage. Ça n’aurait 
pas dû arriver, mais c’est arrivé. Pour moi, 
je me suis caché pendant très longtemps et 
après un moment, j’ai manqué d’endroits 
où me cacher.





Le docteur P. H. Bryce, inspecteur médical 
en chef des Affaires indiennes — Un crime 
national
Au début du 20e siècle, la mort de nombreux enfants 
autochtones dans les pensionnats suscita la controverse. En 
1907, le gouvernement envoya l’inspecteur médical en chef 
des Affaires indiennes, le docteur P.H. Bryce, pour évaluer les 
conditions de santé dans les pensionnats. 

Dans son rapport officiel, 
le docteur Bryce a qualifié 
l’épidémie de tuberculose dans les 
pensionnats de « crime national… 
les conséquences du sous-
financement gouvernemental, 
d’écoles mal construites, de 
problèmes d’aération et sanitaires, 
d’alimentation, d’habillement et 
de soins médicaux inadéquats. » 
Il a rapporté que 24 % de tous 
les enfants ayant fréquenté ces 
pensionnats avaient été déclarés 

morts. Dans la seule réserve de File Hills, en Saskatchewan,  
75 % des élèves étaient morts au cours des 16 premières 
années de fonctionnement du pensionnat. 

Plusieurs des recommandations de changement faites 
par le docteur Bryce étaient en opposition directe avec la 
politique du gouvernement. Ainsi, son rapport fut publié 
sans ses recommandations. Le rapport a provoqué beaucoup 
de critiques et le rôle du docteur Bryce fut par la suite 
marginalisé par le surintendant adjoint des Affaires indiennes, 
Duncan Campbell Scott. Ce dernier fit référence au taux 
élevé de mortalité des enfants dans les pensionnats en ces 
termes, « cette seule donnée ne justifie pas de modifier la 
politique du ministère, qui est axée sur la solution finale du 
problème indien ». Les recommandations du docteur Bryce, 
qui prônaient le changement, furent présentées à  l’origine 
dans son rapport de 1907, mais ne furent publiées qu’en 
1922, lorsqu’il dévoila lui-même le contenu de son rapport, 
quelques années après avoir pris sa retraite de la fonction 
publique fédérale. 

Duncan Campbell Scott, surintendant 
général adjoint des Affaires indiennes — 
Le problème indien
Duncan Campbell Scott, le surintendant adjoint des 
Affaires indiennes, a supprimé du rapport du docteur Bryce 
les recommandations incriminantes et a aboli le poste 
d’inspecteur médical. 

Duncan Campbell Scott négocia plutôt une entente 
bilatérale entre le gouvernement fédéral et les Églises 
catholique, anglicane, presbytérienne et méthodiste. Cette 
entente établissait la structure du régime et le mandat des 
pensionnats indiens, de même qu’elle précisait les obligations 
contractuelles des Églises responsables d’en assurer le 
fonctionnement. 

Les nouveaux « pensionnats » devaient être axés sur 
l’enseignement primaire dans l’optique de « civiliser » et 
christianiser avec fermeté les enfants indiens. Le changement 
de nom n’aida cependant en rien les enfants autochtones et 
les comportements abusifs et les piètres conditions de vie qui 
étaient la cause de leur mort ne se sont pas améliorés. 

Duncan Campbell Scott était déterminé à trouver une solution 
au « problème indien »1. Il expliquait :

« Je veux me débarrasser du problème indien. Je ne suis 
pas d’avis que le pays devrait continuer à protéger une 
classe d’individus qui  peuvent se tenir debout seuls... 
Notre objectif est de poursuivre nos efforts jusqu’à ce 
qu’il n’y ait plus un seul Indien au Canada qui n’ait pas 
été intégré à la société et qu’il n’y ait plus de question 
indienne ni de ministère des Affaires indiennes. » 

1	 Duncan Campbell Scott : surintendant général adjoint des Affaires 
indiennes, comité spécial de la Chambre des communes, 30 mars 
1920. Bibliothèque et Archives Canada, RG10, volume 6810, fichier 
470-2-3, partie 7.

L’histoire du docteur Bryce





Le bon 
côté de 
l’histoire des 
pensionnats 
est valable 
également 
Vancouver Sun — 12 mai 2008
Richard Wagamese écrit régulièrement 
dans le Calgary Herald.

Les pensionnats sont une honte pour le 
Canada. Durant quelque 100 ans, leur 
objectif était de briser la structure de 
nos familles, de nos communautés, de 
notre histoire et de notre spiritualité. 
Leur objectif était de se débarrasser 
du « problème indien » au Canada, 
d’invoquer le droit tout-puissant des 
Blancs d’éradiquer l’identité de tout un 
peuple et leur enlever leur place légitime 
dans l’histoire du pays.

Certains qualifient cela de génocide, 
d’autres, d’holocauste. Les penseurs 
plus raffinés parlent de simple assimila-
tion. Peu importe le qualificatif, la bles-
sure profonde infligée à la conscience 
canadienne continue de suppurer de nos 
jours, bien longtemps après que les pen-
sionnats ont été fermés.

À présent, une commission itinérante 
permettra aux survivants de ce régime de 
raconter leur histoire. Lorsque la Com-
mission de vérité et réconciliation du 
gouvernement entreprendra sa tournée 
nationale, les Canadiens devront être 
prêts à encaisser un assaut d’histoires 
de malheur et de terreur, de négligence 
et d’invasions secrètes de la pensée, du 
corps et de l’esprit, sans précédent dans 
ce pays. Ils sont préparés pour de som-
bres révélations. Mais il existe d’autres 
histoires qui méritent également d’être 
racontées. Des histoires comme celle de 
ma mère.

Ma mère est âgée de 75 ans et a fréquen-
té le pensionnat Cecilia Jeffery School, 
situé près de Kenora en Ontario. Au 
cours des soixante quelques années qui 
se sont écoulées depuis son expérience, 
elle est devenue mère, grand-mère, puis 
arrière-grand-mère. Elle vit dans une 

petite maison sur une réserve non loin 
de Kenora. Lorsque vous entrez dans 
la maison de ma mère, il y a une chose 
qui vous frappe plus que tout. C’est in-
croyablement propre. Elle nettoie tout 
méticuleusement. Tout brille dans sa 
maison et tout est organisé et disposé 
pour profiter au maximum de l’espace 
disponible.

Il y a un crucifix sur le mur, une bible 
près de son lit et une image de Jésus 
dans le salon. C’est une maison sem-
blable aux maisons de bien des grands-
mères au Canada.

Elle attribue au pensionnat le fait d’avoir 
appris ces compétences domestiques. 
Alors qu’elle était à l’école, elle a appris 
à cuisiner, à coudre, à nettoyer, à faire la 
lessive et à prendre soin de la maison. 
Sa maison est reconnue sur la réserve 
comme étant la mieux rangée et la plus 
propre et, bien qu’elle soit âgée, elle en 
prend toujours grand soin. Son terrain est 
le seul qui soit cultivé sur toute la réserve, 
tondu, immaculé, impressionnant.

Ma mère ne m’a jamais parlé 
d’agressions ni d’aucune expérience 
catastrophique au pensionnat. Elle n’a 
parlé que de l’apprentissage de choses 
pratiques qu’elle a, par la suite, utilisées 
dans son quotidien, des choses qui ont 
rendu sa vie plus efficiente, positive et 
autonome.

Pourquoi est-ce important? Eh bien, par-
ce que la Commission de vérité et réc-
onciliation a aussi besoin d’entendre ce 
genre d’histoires. À titre de journaliste 
depuis 1979, j’ai entendu des gens ac-
corder aux pensionnats le mérite de leur 
avoir fourni une éducation de base qui 





leur a permis de réussir dans leur che-
minement académique.

D’autres parlent d’avoir acquis des 
compétences qui les ont menés vers une 
carrière à vie et d’autres encore, comme 
ma mère, parlent d’avoir connu la foi 
qui les a guidés tout au long de leur vie.

Bien sûr, il y eut des expériences hor-
ribles. Bien sûr, la vérité concernant ces 
invasions meurtrières de l’âme doit être 
dévoilée au grand jour. Bien sûr égale-
ment, c’est une étape nécessaire vers 
la guérison de toute une nation. Mais, 
si l’objet de la commission est de faire 
connaitre la vérité et son but ultime, la 
réconciliation, alors quelqu’un quelque 
part doit commencer par se montrer 
conciliant. C’est l’occasion pour les Au-
tochtones de faire preuve de leadership 
et d’ouvrir leur cœur au reste du Canada.

Parce que si, disons 150 000 enfants ont 
fréquenté les pensionnats, ils n’ont pas 
tous été victimes d’agressions sexuelles 
ou physiques. Essayer de prétendre cela 
serait saugrenu et personne n’y croirait. 
Laissons plutôt la Commission entendre 
la voix de ceux pour qui l’expérience du 
pensionnat fut, sinon un don de dieu, 
au moins un tremplin vers un avenir  
meilleur.

Parce que ce genre d’histoires existe 
également. Ce sont celles de ma mère et 
de bien d’autres comme elle. Être brave 
et naviguer contre le courant et dire au 
Canada que, pour certains Autochtones, 
l’expérience du pensionnat n’était pas 
uniquement une histoire d’horreur, c’est 
dire aux Canadiens que nous avons 
grandi en tant que nations, que nous sa-
vons que la vérité est une vision com-
plète des choses et non pas seulement 
une mémoire sélective.

Si nous, les Autochtones, profitons 
de cette occasion pour démontrer que 
nous sommes capables de voir au-delà 
des blessures et des invasions, et de 
l’indifférence gangrenée à l’égard de 
nos vies et de notre avenir, nous mon-
trerons à nos voisins que notre cœur n’a 
jamais été démoli, que nous n’avons 
jamais été conquis, que nous n’avons 
pas et ne serons jamais assimilés, et que 
nous avons gardé notre dignité en dépit 
de tout ce qui a pu nous arriver.

Racontez toutes les histoires, les 
bonnes comme les mauvaises. Montrez 
l’exemple et profitez de cette occasion 
pour créer l’harmonie, créer un avenir 
plus équilibré pour chacun d’entre nous. 
Telle est l’honnêteté. Telle est la vérité. 
Tels sont les fondements du pardon et 
l’ossature de la réconciliation.





Mon nom de baptême est Eva. Lorsque j’ai grandi 
et avant de fréquenter le pensionnat, on m’appelait 
Qamaniq. Je suis née près d’Arctic Bay, à Qikiqtaukkani. 

Nous habitions la maison de mon grand-père. Comme 
il travaillait pour la Compagnie de la Baie d’Hudson, il 
avait une maison de bois. Elle n’avait pas de chambre 
à coucher, mais nous avions des lits et un poêle au 
charbon. Tous les membres de notre famille travaillaient 
sans relâche; ma mère et mon père étaient toujours 
occupés à quelque chose, ils n’arrêtaient jamais. Pas 
étonnant, puisque tout devait être fait à la main : ce 
que nous portions, ce que nous mangions, tout. Nous 
devions contribuer. Nous, les plus jeunes, transportions 
l’eau potable avec une chaudière, c’était notre tâche. 
Durant l’hiver et à l’automne, nous allions chercher de la 
glace et, durant l’été, de l’eau. Pour alimenter le poêle, 
je transportais un bidon de cinq gallons de mazout sur 
mon qamutik miniature. Je faisais cela tous les jours ou 
tous les deux jours. Je transportais l’huile à la maison 

avec mon qamutik. C’était ma responsabilité. Lorsque 
j’y repense, je réalise que nos parents nous donnaient 
de vraies choses à faire en fonction de notre âge et de 
ce que nous étions capables d’accomplir à mesure que 
nous grandissions. Ils ne nous demandaient pas de faire 
des choses que nous ne pouvions pas faire. Ils nous 
enseignaient et nous formaient; nous apprenaient le sens 
des responsabilités. Faire ce qui devait être fait était une 
excellente façon d’apprendre.

Je me souviens lorsque les enfants ont commencé 
à fréquenter l’école. Nous n’étions pas nombreux à 
vivre à Arctic Bay. Il y avait le gérant du magasin et son 
commis, de même qu’un enseignant. Ils étaient les seuls 
Qallunaat, dont je me souvienne, à vivre là.

Un jour après le diner, lorsqu’ils sont partis pour l’école, 
et sans doute parce que je les enviais, j’ai voulu aller à 
l’école moi aussi. La sœur ainée de Nataaq m’a dit, « Oui, 
mais bien sûr, va à l’école ». Mes deux cousins m’ont 

Lettre aux élèves – Eva Aariak
Cette lettre est la traduction d’une conversation qui a eu lieu entre Eva et Liz Fowler en Inuktutut. 





encouragée à venir avec eux, et sans le dire à ma mère, je 
les ai suivis à l’école. J’avais alors cinq ans et l’enseignant 
m’a dit que je pourrais revenir à l’âge de six ans. Je 
pensais que c’était un moment parfait pour moi d’être à 
l’école. Mais on m’a dit de revenir l’année suivante.

Plusieurs familles vivaient sur les terres. Lorsqu’elles 
venaient à la ville pour acheter des provisions et si elles 
restaient pour un temps, les enfants allaient à l’école. 
Parfois, nous étions nombreux dans l’école. Nous ne 
parlions que l’inuktitut puisque nous ne connaissions pas 
l’anglais. Je ne sais pas comment l’enseignant pouvait 
nous comprendre.

Je me souviens d’un autre moment alors que nous 
avions une école différente, une plus grande école, il y 
avait plus d’élèves à cette époque, quand la plupart des 
familles avaient quitté les terres pour venir vivre à Arctic 
Bay. Notre enseignant était Lorne Smith, un enseignant 
vraiment dévoué. Durant la semaine, il nous enseignait 
à l’école et, durant la fin de semaine, il se rendait à 
Qikiqtaukkani en traineau à chiens pour y enseigner. 
La fin de semaine suivante, il allait à Qakkiq, puis à 
Arvaaqtuq la fin de semaine d’après. Il visitait tous les 
camps pour y enseigner.

L’école ne se rendait qu’à un certain niveau. Il arrivait 
un temps où nous avions complété les classes offertes à 
Arctic Bay. Les jeunes de 14, 15 et 16 ans devaient partir 
au loin pour terminer leurs études. Ceux qui étaient allés 
à l’école avant moi, alors que j’avais 5 ans, devaient à 
présent partir pour aller à l’école. Je les enviais encore 
de partir pour l’école. Et voilà, ils sont partis pour le 
pensionnat et moi je ne pouvais pas. L’année suivante, 
j’ai pu y aller.

Je suis allée à Kuugjuaraaluk, à Fort Churchill. Un 
Twin Otter est venu nous prendre, un avion qui venait 
de Resolute Bay pour atterrir à Arctic Bay. Lorsque 
nous avons décollé, c’était très palpitant, parce que je 
savais que d’autres étaient allés au pensionnat avant 
moi. J’étais contente d’y aller, mais, en même temps, 
j’avais aussi peur, parce que je n’avais jamais vécu cette 
expérience auparavant.  Il y avait beaucoup de jeunes 
dans l’avion. Lorsque nous sommes arrivés à Churchill ce 
soir-là, ils nous ont fait prendre une douche, puis nous 
ont mis cette lotion puante dans les cheveux pour nous 

débarrasser des poux. Nous n’avions pas eu de poux 
depuis très longtemps, j’ai donc été très fâchée de cela. 
Nous devions tous y passer.

Lorsque nous sommes arrivés pour la première fois, bien 
des gens étaient des étrangers pour moi. Nous nous 
sentions très gênés, tout comme les autres avant moi, 
j’en suis certaine. Nous sommes finalement tous  
devenus amis.

Nous nous sommes adaptés lentement. Nous ne 
pouvions pas téléphoner à la maison, il n’y avait pas 
de téléphone à Arctic Bay, seulement des radios CB. Je 
recevais des lettres de ma mère, mais je ne lui répondais 
pas vraiment. Je pouvais écrire en inuktitut quand je suis 
partie, parce qu’à Arctic Bay, nous allions à l’église tous 
les dimanches.

Nous ne sommes pas retournés à la maison pour Noël 
au cours de ma première année à Fort Churchill, mais 
c’était agréable avec les autres élèves. Les filles dans mon 
dortoir, F5, à l’étage du haut, sont devenues comme des 
membres de ma famille; nous étions très amies. Nous 
avions une éducation très différente. Nous avions des 
mathématiques, des cours d’anglais, d’art, de sciences 
et d’études sociales, toutes les matières de base. Aussi, 
on nous enseignait les habiletés fondamentales, toutes 
orientées vers la vie au quotidien. Lorsque nous sommes 
arrivés, nous avions apporté de l’argent. Nous avons 
donc appris à ouvrir un compte de banque. Le magasin 
avait une banque, mais notre dortoir aussi avait quelque 
chose comme une banque. Nous déposions notre argent là.

Fort Churchill était une école de formation 
professionnelle. Ainsi, nous apprenions également à 
travers des expériences réelles. Dans un bureau, nous 
apprenions à dactylographier, comment répondre au 
téléphone et classer des documents. Après les classes, 
nous participions à des sports. C’était très amusant. Nous 
jouions au volleyball, au basketball, au badminton et 
au curling. C’était formidable. Les enseignants avaient 
des épouses, des époux et des enfants. En y repensant, 
je me sens triste du fait qu’ils passaient aussi peu de 
temps avec eux. Les enseignants étaient très dévoués et 
travaillaient très fort. Nos surveillants nous « coachaient » 
également. Tous travaillaient très bien ensemble.





Ils s’efforçaient de nous fournir une éducation 
complète. Celle-ci se concentrait sur les aptitudes à la 
vie quotidienne. Nous n’apprenions pas uniquement en 
salle de classe, nous apprenions aussi à l’extérieur. C’était 
une bonne éducation. Chaque année, cela devenait 
progressivement plus difficile.

Grâce à cette éducation, et, je ne peux bien sûr parler 
que pour moi, même après avoir quitté le pensionnat, j’ai 
pu mettre en pratique dans mes emplois ce que j’avais 
appris à l’école. Je n’aurais jamais pu occuper aucun de 
mes emplois si je n’avais pas appris cela à Kuugjuaraaluk. 
J’y suis allée pendant trois ans.

Au cours de la troisième année, nous avons eu des 
cours d’inuktitut. Jose Kusugak était notre instructeur. 
C’était un enseignant extraordinaire, quelqu’un qui savait 
comment enseigner. Il enseignait avec humour et rires. Il 
devait réaliser que nous apprendrions davantage de cette 
façon. Lorsque nous arrivions dans sa classe et que nous 
nous asseyions, il ne commençait pas à enseigner tout 
de suite. Il nous racontait une histoire, écrivait quelque 
chose ou faisait une activité, tel que de nous encourager 
à écrire le plus long mot en inuktitut. Il aimait toujours 
faire des choses amusantes avec l’inuktitut, j’aimais donc 
beaucoup sa classe.

Le pensionnat de Fort Churchill était différent de 
tous les autres, surtout pour ceux-là d’entre nous qui 
sommes allés à l’école plus tard que les autres. Nous 
avons fermé le pensionnat. Nous étions les derniers 
élèves. Nous avions le droit de parler l’inuktitut et les 
enseignants croyaient que l’apprentissage de l’inuktitut 
était suffisamment important qu’ils aient embauché Jose 
Kusugak comme instructeur. C’était bien différent des 
autres pensionnats.

Lorsque le pensionnat a fermé après ma troisième 
année, on m’a demandé si je voulais aller à la nouvelle 
école d’Iqaluit ou celle d’Ottawa. La plupart d’entre 
nous voulaient aller à Ottawa. Ce fut toute une nouvelle 
expérience et dans un environnement très différent. 
C’était tellement grand et la culture était tellement 
différente. Nous devions toujours nous déplacer en 
autobus et cela semblait si facile de se perdre si vous ne 
saviez pas où vous alliez et les distances entre les lieux 
étaient tellement grandes.

Une autre chose qui était bien différente, c’est que nous 
habitions dans des familles. J’étais dans cette famille avec 
deux autres élèves. Nous faisions tout avec cette famille. 
Le fait de vivre dans une maison fut une excellente 
occasion d’en apprendre davantage sur la culture des 
Qallunaat. Ils nous incluaient dans tout ce qu’ils faisaient.

Nous avons appris beaucoup à l’extérieur de l’école, 
par exemple, à nous occuper de notre argent. Nous 
avons appris à budgéter puisque nous recevions une 
allocation pour l’achat d’articles tels que le dentifrice, le 
shampoing, le savon, les vêtements et d’autres choses. 
C’était une occasion exceptionnelle d’apprendre à vivre 
dans une grande population. Je n’ai aucun regret d’avoir 
décidé d’aller à Ottawa après Fort Churchill. Je peux dire 
avec certitude que si cela n’avait été de mes expériences 
à l’école, si ces occasions n’avaient pas été là pour moi, 
je ne serais pas là où j’en suis aujourd’hui. Cela m’a 
beaucoup aidée.

Je voudrais aussi rajouter que j’ai vraiment apprécié 
l’éducation que j’ai reçue à Fort Churchill.

Il m’apparait aujourd’hui qu’il est nécessaire d’inclure 
les habiletés fondamentales dans les programmes 
scolaires. Beaucoup de choses différentes apparaissent 
aujourd’hui dans nos communautés. Certaines avec 
lesquelles nous ne sommes pas d’accord ou que nous 
ne voulons pas inclure dans nos vies. Certaines d’entre 
elles sont très bonnes, comme les sports, la production 
de film, la publication de livres et bien d’autres choses. 
Nous, les parents, devons être bien renseignés sur ce qui 
s’enseigne à l’école. Nos enfants doivent connaitre ce qui 
leur est accessible, le bon comme le mauvais. L’approche 
doit être holistique dans nos écoles et nos communautés 
et, en tant que parents, nous devons être bien informés 
sur ce qui peut avoir un impact sur nos enfants. Nous 
devons aider nos enfants avec ce qu’ils apprennent en 
inuktitut à l’école et à la maison.

Merci,

Eva Aariak
Première ministre du Nunavut





JE SAIS QUE TU SAIS
(Joséphine Bacon)

Tu es ici en conquérant de ma terre
Tu m’emprisonnes dans ma terre
Tu me prives de mon identité
Tu me prives de mon territoire

Tu m’enchaînes dans des réserves 
que tu as créées
Tu veux être maître de mon esprit
Qui suis-je, tu ne me connais pas

Tu m’appelles Montagnais, 
Tu m’appelles cris 
Tu m’appelles tête de boule
Tu m’appelles Algonquin, 
Tu m’appelles Naskapi
Tu m’appelles Abénaquis 
Tu m’appelles Micmac 
Tu m’appelles Huron 
Tu m’appelles Iroquois

Tu ne me regardes pas
Tu ne me vois pas
Tu  ne m’entends pas
Tu ne m’écoutes pas 
Tu ne me parles pas

Tu ne sais pas mes légendes
Tu ne connais pas mon histoire

N’attends pas que je me fâche
telle une tornade
n’attends pas que je me libère 
de mes chaînes

Tu ne me regardes pas
Tu ne me vois pas
Tu  ne m’entends pas
Tu ne m’écoutes pas 
Tu ne me connais pas



Les commissaires de la Commission de vérité et réconciliation, Marie 
Wilson, l’honorable juge Murray Sinclair, le chef Wilton Littlechild. 
Photographe : Mindy Willett



Activité n° 10 
Essayer de réparer les torts

Vous êtes ici

Temps restant : 12 heures



174

Résultat d’apprentissage
Les élèves étudieront la Convention de règlement relative 
aux pensionnats indiens en tant qu’un des aboutissements 
contemporains du régime des pensionnats au Canada. Ils 
analyseront également différents points de vue relatifs aux 
excuses du gouvernement fédéral et évalueront l’efficacité des 
efforts du gouvernement pour indemniser les anciens élèves 
des pensionnats. Les élèves auront l’occasion d’évaluer et de 
modifier leurs hypothèses personnelles, leurs opinions ainsi 
que leurs positions à mesure qu’ils acquerront de nouvelles 
informations et qu’ils interagiront avec d’autres personnes 
ayant une perspective différente sur ces sujets.

Temps alloué
90 minutes

Préparation de l’enseignant 
•	 Photocopiez en nombre suffisant la fiche documentaire 

La chronologie des excuses, de l’indemnisation et de la 
réconciliation ainsi qu’une feuille de questions et réponses. 

•	 Écoutez le fichier audio Était-il sincère? Les voix sur 
l’enregistrement sont celles de Paul Andrew, Stephen 
Kakfwi, François Paulette et Marius Tungilik. 

•	 Préparez l’équipement nécessaire pour présenter la 
ressource Était-il sincère? (6 minutes 42 secondes). 

•	 Photocopiez en nombre suffisant le document de travail 
Était-il sincère? À vous de juger.

Information contextuelle pour l’enseignant
Au cours des années 1990, d’anciens élèves des pensionnats 
ont commencé à révéler leurs expériences et ont demandé 
que les Églises responsables d’administrer les pensionnats et le 
gouvernement qui les finançait reconnaissent les torts causés 
par ces institutions aux générations d’élèves autochtones qui 
les avaient fréquentées. Phil Fontaine, alors grand chef de 
l’Assemblée des chefs du Manitoba, ainsi que d’anciens élèves 
du pensionnat notoire de Chesterfield Inlet ont pris la parole 
pour raconter certaines de leurs histoires. Peu à peu, ces récits 
individuels ont commencé à brosser un tableau de l’étendue 
des sévices ainsi que des dommages personnels et culturels 
que les pensionnats ont infligés à plusieurs anciens élèves.

Une série de poursuites judiciaires furent regroupées en 
un immense recours collectif. Il est devenu évident que les 
plaignants (les survivants des pensionnats) gagneraient leur 
cause. La preuve à l’appui de leurs demandes était accablante. 
Les Églises, prises individuellement, n’auraient pas été en 
mesure d’acquitter les pénalités financières de ces poursuites, 
ce qui les aurait probablement entrainées à la faillite. Le 
gouvernement fédéral a répondu en négociant, en son nom 
et au nom des Églises impliquées, la Convention de règlement 
relative aux pensionnats indiens (CRRPI). Cela constitue le plus 
important règlement de recours collectif dans l’histoire  
du Canada. 

Le 10 mai 2006, le gouvernement annonçait l’acceptation de 
la CRRPI par toutes les parties (les survivants des pensionnats, 
l’Assemblée des Premières Nations, les représentants inuits, 
les Églises unie, presbytérienne, anglicane et catholique du 
Canada ainsi que le gouvernement fédéral). La CRRPI fut 
approuvée par la cour et est entrée en vigueur le 19 septembre 
2007. Dans le cadre de la CRRPI, les signataires ont convenu 
de la mise en œuvre de toute une série d’indemnisations 
financières et d’autres formes de compensations, d’initiatives 
de guérison et de gestes de réconciliation.

Activité n° 10 :
Essayer de réparer les torts 



175

La convention de règlement compte cinq 
éléments fondamentaux :
Paiement d’expérience commune (PEC)

•	 Pour les anciens élèves encore vivants au 30 mai 
2005 (date du début des négociations), un Paiement 
d’expérience commune fut versé sur demande à tous les 
anciens élèves admissibles ayant fréquenté un pensionnat 
autochtone reconnu;

•	 1,9 milliard $ fut réservé pour indemniser directement les 
anciens élèves des pensionnats autochtones. À la suite 
d’une vérification, chaque ancien élève admissible ayant 
présenté une demande a reçu 10 000 $ pour la première 
année, complète ou partielle, selon le cas, passée au 
pensionnat et 3 000 $ pour chaque année additionnelle.

Vérité et réconciliation 
•	 La Commission de vérité et réconciliation (CVR) fut créée 

et dotée d’un budget de 60 millions $ sur cinq ans. La 
commission a reçu le mandat de favoriser l’éducation 
et la sensibilisation du public à propos des pensionnats 
autochtones et de leurs répercussions, en plus d’offrir 
aux anciens élèves, à leurs familles et leurs collectivités, 
l’occasion de raconter ce qu’ils ont vécu, et ce, dans un 
environnement sécuritaire et culturellement adapté;

• À ce jour, la Commission de vérité et réconciliation a 
organisé plus de 300 évènements nationaux, régionaux 
et communautaires, et de nombreux cercles de partage 
d’un bout à l’autre du pays. L’université du Manitoba et 
ses partenaires furent choisis comme site d’un centre de 
recherche offrant un accès continu aux dossiers recueillis 
par la commission.

Processus d’évaluation indépendant (PEI)
•	 Le Processus d’évaluation indépendant (PEI) a aidé les 

anciens élèves à régler leurs réclamations pour les sévices 
subis dans les pensionnats autochtones; 

•	 Le PEI a indemnisé les anciens élèves pour les agressions 
sexuelles, les violences physiques graves ainsi que 
certains autres mauvais traitements ayant engendré des 
conséquences psychologiques lourdes pour les individus. 
Cette indemnisation s’ajoutait au paiement d’expérience 
commune.

Commémoration
•	 Un fonds de 20 millions $ a été créé pour commémorer 

l’héritage des pensionnats autochtones. Le but de la 
commémoration est d’honorer, éduquer, se souvenir, 
commémorer et rendre hommage aux anciens élèves des 
pensionnats autochtones, leurs familles et l’ensemble de 
la communauté autochtone. Elle sert aussi à reconnaitre 
leurs expériences et les répercussions systémiques des 

pensionnats autochtones;  

À l’évènement national de la Commission de vérité et 
réconciliation tenu à Inuvik, dans les TNO, du 28 juin au 1er 
juillet 2011. Photographie gracieuseté de la CVR. 



176

•	 Le gouvernement fournit des fonds pour faciliter des 
initiatives de commémoration régionales et nationales qui 
traitent des expériences des pensionnats et il soutient les 
occasions de partage de ces initiatives avec les familles et 
les collectivités.

Guérison
En 1998, la Fondation autochtone de guérison fut créée et 
dotée d’un mandat de dix ans pour la gestion d’un fonds de 
350 millions $ en vue de soutenir les initiatives de guérison des 
collectivités concernant les séquelles des pensionnats. 

•	 En 2007, une enveloppe additionnelle de 125 millions $ 
fut accordée à la Fondation autochtone de guérison pour 
lui permettre de poursuivre son travail durant cinq années 
supplémentaires; 

•	 Les Églises impliquées dans l’administration des 
pensionnats autochtones ont contribué aux initiatives de 
guérison à hauteur de 100 millions $, en argent  
et services.

En septembre 2007, tandis que la Convention de règlement 
relative aux pensionnats indiens était mise en œuvre, le 
gouvernement libéral fit adopter une motion demandant la 
présentation d’excuses officielles, lesquelles furent prononcées 
par le chef du Parti conservateur et premier ministre du 
Canada, Stephen Harper. Lors de l’activité 3, les élèves ont 
étudié en détail le contenu du texte d’excuses. Dans la 
présente activité, on leur demandera de réfléchir de manière 
critique aux excuses présentées, à ce qui a été accompli et 
à ce qui reste à accomplir en matière d’indemnisation et de 
réconciliation.

Étapes
1.	 Présentez à la classe un résumé du contenu de la section 

« Information contextuelle pour l’enseignant. »

2.	 Distribuez aux élèves une copie du document Chronologie 
des excuses, de l’indemnisation et de la réconciliation 
et du devoir associé. Demandez aux élèves de lire la 
Chronologie des excuses et de compléter la feuille 
de travail, seuls ou en groupes. Si cela convient à vos 
élèves et à votre communauté, demandez à vos élèves 
d’apporter leur feuille de travail à la maison pour discuter 
des questions avec leur famille. 

3.	 Revoyez les réponses avec vos élèves.

4.	 Ensuite, demandez à vos élèves de repenser aux excuses 
du fédéral présentées par le premier ministre Harper. Ayez 
une discussion avec la classe et demandez-leur ce qu’ils 
pensent de ces excuses. Était-ce suffisant? Était-il sincère? 
Demandez-leur si ce qu’ils ont appris au cours de ce 
module les a fait changer d’avis au sujet de ces excuses,  
et quelle devrait être la suite.

Une des nombreuses activités de commémoration ayant eu lieu un peu 
partout au Canada.

Élévation du totem sacré le 3 novembre 2012.
Ce totem fut sculpté par une équipe de jeunes sculpteurs du programme 
de la Northern Cultural Expression Society (société d’expression culturelle 
du Nord), guidés par le maitre sculpteur Wayne Price pour commémorer, 
honorer et raconter l’histoire des survivants des pensionnats et de leurs 
familles. Le projet a duré six mois et fut réalisé grâce à de nombreux 
partenariats et collaborations  entre la collectivité, le gouvernement et les 
Premières Nations du Yukon. Photographie gracieuseté de la Northern 
Cultural Expressions Society. 



177

5.	 Si le temps le permet, faites écouter certaines des 
réponses des leaders de l’opposition ou des leaders 
Autochtones à ces excuses. Elles se trouvent à l’activité 3. 

6.	 Dites aux élèves qu’ils vont écouter des leaders du Nord 
donner leurs opinions sur les excuses. Distribuez les copies 
du document Était-il sincère? À vous de juger.

7.	 Faites jouer le fichier audio Était-il sincère?  
(6 minutes 42 secondes) qui résume les réponses  
des leaders du Nord aux excuses.

8.	 Demandez aux élèves de répondre aux questions 
suivantes : 
a.	 Lesquels des leaders du Nord ont trouvé que Stephen 

Harper était sincère, ou ne l’était pas?

b.	 Pour quelles raisons pensaient-ils de la sorte? 

c.	 Qu’est-ce qui a été fait jusqu’à présent? 

d.	 Selon eux, qu’est-ce qui doit être fait à présent? 

9.	 Organisez avec vos élèves une activité « Votez avec vos 
pieds ». Collez un ruban-cache sur le plancher, sur toute 
la longueur de la salle de classe. À une extrémité, inscrivez 
« tout à fait en accord » et à l’autre « tout à fait en 
désaccord » (écrivez sur le ruban à l’aide d’un marqueur 
ou dites-le simplement à vos élèves).

10.	 Demandez aux élèves de se lever. Préparez-les en les 
informant que vous allez lire une série de déclarations. 
Dites-leur de se placer à un endroit sur la ligne de ruban 
correspondant à leur degré d’accord ou de désaccord avec 
les déclarations énoncées. 

Lisez les déclarations suivantes :

•	 Stephen Harper était sincère quand il a présenté ses 
excuses aux peuples autochtones à la Chambre des 
communes le 11 juin 2008.

•	 Même s’il n’était pas sincère, ces excuses ont eu un impact 
au Canada. 

•	 Tous les élèves canadiens devraient étudier l’histoire des 
pensionnats. 

•	 Il n’y a pas de racisme dans nos communautés 
aujourd’hui. 

•	 Les pensionnats ont eu des conséquences directes sur moi. 

•	 Les pensionnats ont affecté tous les Canadiens, 
Autochtones ou non. 

•	 Vous pouvez en ajouter…

11.	 Demandez aux élèves de ressortir leurs réponses à 
ces déclarations fournies à l’activité 4. Y a-t-il des 
changements? 

12.	 Si cela convient à votre classe, demandez aux élèves de 
rédiger une composition à partir d’une déclaration choisie 
parmi les énoncés de l’activité « Votez avec vos pieds »   
en y présentant une réponse réflective basée sur ce qu’ils 
ont appris.

1 10

Petit rappel : Vérifiez auprès de vos élèves où ils en 
sont dans la lecture du livre qu’ils ont choisi. Qu’ont-ils 
appris? Ont-ils complété leur critique de livre?





Nom de l’élève : ______________________________________	

1. À partir de la fiche Chronologie des excuses, de l’indemnisation et de la réconciliation, dressez la liste de trois 
actions posées par le gouvernement pour compenser les anciens élèves des pensionnats. Laquelle, selon vous, est 
la plus efficace et pourquoi?

2. Selon vous, qu’est-ce qu’une indemnisation financière peut apporter aux anciens élèves individuellement ainsi qu’à 
leurs communautés? 

3. Quels genres de choses ne peuvent jamais être compensés par de l’argent? 

4. Quels autres types d’indemnisation devraient être envisagés?

5. À votre avis, le Canada en a-t-il fait assez en recherche de justice, d’indemnisation et de réconciliation pour les 
anciens élèves des pensionnats? Justifiez votre réponse.

Indemnisation





Après de nombreuses années de résistance, de protestation 
et de militance de la part des Autochtones et d’autres, les 
premiers pas importants sont franchis sur le chemin de la 
guérison. 

À compter des années 1980, les Églises 
ont commencé à s’excuser pour le rôle 
qu’elles ont joué dans le régime des 
pensionnats. 

1986 : L’Église unie du Canada s’est excusée pour le rôle 
qu’elle a joué dans le régime des pensionnats.

1991 : Les oblats de Marie Immaculée s’excusent.

1993 : L’Église anglicane du Canada s’excuse.

1994 : L’Église presbytérienne du Canada s’excuse. 

1997 : La Conférence des évêques catholiques du Canada 
publie une déclaration dans laquelle elle exprime 
ses regrets concernant le régime des pensionnats.

2000 : Le pape Jean-Paul II exprime ses regrets 
concernant le régime des pensionnats. 

2009 : Le pape Benoît XVI exprime ses regrets à une 
délégation de l’Assemblée des Premières Nations.

Depuis le début des années 1990, les 
répercussions des pensionnats sont 
devenues un sujet d’étude et d’examen 
approfondis.

1991 : Le conseil de bande Cariboo de Williams Lake, 
en Colombie-Britannique, publie Impact of 
the Residential School (Répercussions des 
pensionnats).

1991 : Phil Fontaine, alors grand chef de l’Assemblée 
des chefs du Manitoba, parle publiquement 
des sévices qu’il a subis dans les pensionnats. 
M. Fontaine deviendra chef de l’Assemblée des 
Premières Nations en 1997.

1993 : Une réunion des anciens élèves a lieu à 
Chesterfield Inlet. Plusieurs anciens élèves 
commencèrent à raconter leur histoire. L’évêque 
Mgr Rouleau présenta des excuses que plusieurs 
rejetèrent.

1995 : Arthur Henry Plint, un ancien superviseur au 
pensionnat autochtone Alberni Indian Residential 
School, de 1948 à 1953 et de 1963 à 1968, plaide 
coupable à 16 chefs d’accusation d’attentat à la 
pudeur et est condamné à 11 ans de prison.

1996 : Le rapport final de la Commission royale sur les 
peuples autochtones (CRPA) confirme le lien 
entre la crise sociale sévissant dans les collectivités 
autochtones, le traumatisme intergénérationnel 
et le régime des pensionnats autochtones. La 
Commission avait tenu 178 jours d’audiences 
publiques, visité 96 collectivités,  consulté 
d’innombrables experts et conclu qu’une 
mauvaise ligne de conduite avait été suivie 
pendant plus de 150 ans par les gouvernements 
coloniaux et par les gouvernements canadiens 
ultérieurs. La Commission demande une enquête 
publique sur les effets des pensionnats sur les 
Autochtones et la création d’un dépôt public pour 
les archives liées aux pensionnats.

1996 : Mgr Rouleau s’excuse à nouveau auprès des 
anciens élèves de Chesterfield Inlet. Cette fois,  
le texte des excuses a été écrit avec l’aide 
d’anciens élèves et fut accepté par plusieurs. 

1996 : Le dernier pensionnat dirigé par le gouvernement 
fédéral, sur la réserve Gordon, en Saskatchewan, 
ferme ses portes. Il sera par la suite démoli. 

1998 : En réponse au rapport de la CRPA, le 
gouvernement fédéral crée la Fondation 
autochtone de guérison (FADG) dont le mandat 
de dix ans est d’administrer un fonds de guérison 
de 350 millions $ destiné à soutenir les initiatives 
communautaires qui portent sur l’impact 
intergénérationnel de la violence physique et 
sexuelle des pensionnats.  

Chronologie des excuses, de 
l’indemnisation et de la réconciliation





2000 : La Fondation autochtone de l’espoir est créée 
pour éduquer et sensibiliser les gens au sujet 
des pensionnats autochtones et pour soutenir la 
guérison des survivants, de leurs familles et de leurs 
collectivités.

2002 : Le gouvernement annonce un Mode alternatif 
de règlement des conflits qui fournira des 
indemnisations pour les mauvais traitements subis 
dans les pensionnats. 

2004 : Une motion du Comité permanent des affaires 
autochtones et du développement du Grand 
Nord de la Chambre des communes réclame une 
réponse globale à la question des pensionnats 
autochtones. La réponse devrait inclure la nouvelle 
approche ainsi que le processus décrit par 
l’Assemblée des Premières Nations (APN) dans son 
Rapport de l’Assemblée des Premières Nations sur 
le plan de règlement des conflits du gouvernement 
du Canada qui vise à indemniser les victimes de 
sévices infligés dans les pensionnats indiens.  

2005 : Après une série de consultations auprès des 
gouvernements et collectivités autochtones, le 
fédéral s’engage dans l’Accord de Kelowna à 
investir 5 milliards $ sur 10 ans afin d’améliorer 
l’éducation et les conditions d’emploi et de vie des 
peuples autochtones. 

2005 : Le gouvernement annonce la nomination de 
l’honorable Frank Iacobucci comme représentant 
gouvernemental chargé de mener les discussions 
sur la résolution des séquelles laissées par les 
pensionnats autochtones.

2005 : Le chef national des Premières Nations, Phil 
Fontaine, annonce que, conjointement avec 
l’APN, il entame un recours collectif contre le 
gouvernement du Canada pour les « préjudices et 
dommages irréparables [qu’a causé le régime des 
pensionnats] à la culture, la langue, au mode de 
vie, aux familles, aux collectivités et aux structures 
sociales des Premières Nations ».

Plus tard en 2005, le gouvernement 
du Canada annonce une entente de 
principe « en vue d’une résolution 
juste et durable des séquelles des 
pensionnats indiens. » 

Pensionnat indien de Shingle Point. Bessie Quirt avec un groupe d’écolières, automne 1929. 
(Lucy, Toki, Dlorac, Agnes, Ruth, Millie, Madeline, Emily, Mary et Mabel). Shingle Point, T.N.-O. 
Archives du Synode général de l’Église anglicane du Canada / P9314-470





2006 : Le gouvernement libéral qui a signé l’Accord 
de Kelowna est renversé et le nouveau 
gouvernement conservateur annule l’Accord 
en argüant que cet Accord est invalide, 
puisque les fonds nécessaires à sa mise en 
œuvre n’ont pas été prévus au budget.

2006 : Le gouvernement fédéral, les avocats des 
survivants, l’Assemblée des Premières Nations, 
les représentants des Inuit et les organismes 
religieux signent la Convention de règlement 
relative aux pensionnats indiens. Initiée par les 
anciens élèves, cette convention constitue le 
plus important règlement de recours collectif 
au Canada à ce jour. Cette convention 
comprend :

•	 le Paiement d’expérience commune (PEC) 
qui offre des paiements directs à tous les 
anciens élèves des pensionnats autochtones 
administrés par le gouvernement fédéral; 

•	 le Processus d’évaluation indépendant (PEI) 
est conçu pour résoudre et indemniser 
les réclamations d’agressions sexuelles, 
de violences physiques graves ou de tout 
autre mauvais traitement ayant eu des 
conséquences psychologiques graves;

•	 un fonds de guérison supplémentaire de 
125 millions $ destiné à la FADG pour 
qu’elle continue de financer des projets de 
guérison traitant des effets causés par les 
mauvais traitements dans les pensionnats.

2008 : Le gouvernement du Canada présente ses 
excuses au nom de tous les Canadiens pour 
le régime des pensionnats autochtones. La 
Chambre des communes ainsi que les terrains 
du Parlement sont ouverts aux anciens élèves 
et à leurs familles pour qu’ils soient témoins 
de cet évènement historique. Des milliers 
de personnes réunies dans leurs collectivités 
respectives à travers le pays suivent le discours 
du premier ministre.

2008 : La Commission de vérité et réconciliation est 
mise sur pied. Les objectifs de la CVR sont de :

•	 recueillir les témoignages d’anciens élèves 
afin de créer des archives historiques qui 
donnent la preuve de ce qu’ils ont vécu 
dans les pensionnats et rendre ces archives 
accessibles au grand public;  

•	 promouvoir la sensibilisation et l’éducation 
des Canadiens à propos des pensionnats 
autochtones et de leurs répercussions; 

•	 produire un rapport comprenant des 
recommandations sur le régime des 
pensionnats et son héritage continuel, 
et le soumettre au gouvernement du 
Canada et aux autres parties concernées 
par la Convention de règlement relatif aux 
pensionnats indiens; 

•	 appuyer la commémoration des anciens 
élèves des pensionnats autochtones et de 
leurs familles

2010 : La Commission de vérité et réconciliation tient 
son premier évènement national à Winnipeg, 
au Manitoba. Elle continue d’organiser des 
évènements nationaux à travers le Canada, 
de manière à ce que tous ceux qui souhaitent 
faire une déclaration puissent être entendus.

2012 : Le gouvernement des Territoires du Nord-
Ouest, le gouvernement du Nunavut et la 
Fondation autochtone de l’espoir travaillent 
ensemble pour la production de ressources 
sur les pensionnats, afin d’aider les élèves à 
comprendre le passé et à nourrir l’espoir en 
l’avenir.

Visitez le site www.trc.ca pour plus d’informations sur les 
différents rassemblements régionaux et nationaux de la 
CVR où sont collectées les déclarations.





Paul Andrew, un Déné des montagnes,  
originaire de Tulita
« J’ai toujours dit que lorsque je présente mes excuses pour quelque chose, c’est 
que j’accepte de ne plus la refaire. J’accepte de faire les choses différemment. 
Donc, mon travail est d’agir différemment. C’est ma conception des excuses, 
mais avec le gouvernement, on n’a pas vu cela. C’est pourquoi cela va prendre 
un certain temps. À mesure que nous nous sentirons plus à l’aise et que nous en 
discuterons davantage, je pense que cela se produira. »

Était-il sincère? À vous de juger

Photographe : Tessa Macintosh

Stephen Kakfwi, un Kashogot’ine,  
originaire de Fort Goodhope
« Je pense que c’était sincère. Je l’ai entendu, j’ai écouté et je l’ai regardé et, de 
mon point de vue, il était sincère à ce moment-là, mais je ne pense pas qu’il a 
la moindre idée de ce qu’il faut faire. Simplement dire, « je suis désolé », ça ne 
suffit pas. Vous savez, vous jetez quelqu’un à terre et vous lui brisez les jambes, 
et vous dites, « Ah, mon Dieu, je suis désolé », ce n’est pas suffisant vous 
savez. Vous devez aider cette personne à guérir, à se refaire, à composer avec 
sa douleur, à le remettre sur pied. C’est là que le Canada doit être à la hauteur 
des excuses, et Stephen Harper, et nous avons besoin de beaucoup plus d’aide 
que cela. Nous n’avons pas d’eau non polluée sur nos réserves, nous n’avons 
pas d’intervenants en toxicomanie et en alcoolisme dans nos collectivités. Nous 
n’avons même pas les choses les plus élémentaires et il faut y remédier. »

Photographe : Tessa Macintosh





Marius Tungilik, Inuk, originaire de Repulse Bay
« J’étais en fait dans la Chambre des communes lorsque le premier ministre a 
présenté ses excuses aux élèves qui avaient été affectés par les pensionnats. Je me 
suis senti validé, c’est quelque chose que nous réclamions depuis bien des années, 
alors nous l’avons accueilli. 

J’aurais aimé, par contre, que mes parents puissent être là pour l’entendre, parce 
que je pense qu’ils ont été affectés par le régime eux aussi. Mais je pense que 
beaucoup plus de personnes à présent croient ce que nous avons tenté d’exprimer 
depuis bien longtemps. Alors, quand ce fut livré et que les partis d’opposition 
se sont prononcés là-dessus, ça m’a mené au bord des larmes. C’était une 
expérience tellement émouvante. Je ne me sentais plus seul dans mon combat. Je 
suis reconnaissant au gouvernement pour ce qu’il a fait ce jour-là et les excuses 
font maintenant partie officiellement de l’histoire et des annales du Canada, peu 
importe qu’elles aient été sincères ou pas. »

Photographe : Jeff Thomas

François Paulette, un Dénésuline,  
originaire de Salt River
« Je pense que c’était superficiel, très superficiel… juste de la parlote. Ouais, je 
pense qu’il était obligé de dire ces mots. Quelqu’un a écrit ce discours pour lui. 
J’étais là et je le regardais à la télévision et il n’était pas sincère. Les autres partis 
d’opposition étaient vrais, mais lui, non. 

Et autre chose, tandis que j’étais assis là, je pensais à mon père. Je me disais, 
“tu es le gars qui devrait s’excuser à mon père. Pas moi.”  Ouais. Il m’a enlevé 
à mes parents, hein. Ouais, il m’a volé à mes parents. Et je me souviens, en 
allant pour lire la Bible, parce qu’avec ces gars-là, il fallait que tu lises la Bible et 
les 10 commandements. Quand je suis arrivé au, je pense que c’était le 6e ou 
7e commandement, ça disait, « Tu ne voleras point ». Je me demandais, ces 
enfants de chienne, ils nous ont volé nos terres. Et ils veulent me voler  
mon esprit, et mon cœur. Ils m’ont volé à ma famille. Est-ce que c’est pour vrai :  
“Tu ne voleras point?” »

Photographe : Mindy Willett




